


 

 385 

ommaire 

 

 
 

 

 

Édito : La mission, d’Abraham à nous 
 

 

Actualité missionnaire 

 
 

Rutilio Grande. Martyr de l’Église des pauvres 
Jésuite salvadorien, Rutilio Grande a consacré toute sa vie aux exclus du 
banquet universel, les pauvres, « qui lui ont montré le chemin à suivre dans 
sa vie d’homme, de chrétien, de jésuite et de prêtre ». Lui et deux laïcs ont 
payé de leur vie la fidélité à l’Évangile. Rutilio Grande avait trois 
passions : la Parole de Dieu, les périphéries et la synodalité. Son 
témoignage vécu jusqu’au bout n’est-il pas toujours actuel ?  

391 

 
 

Missionnaire à la prison des Baumettes.   
Comment être signe de la proximité de Dieu et de l’Église auprès de nos 
sœurs et frères privés de liberté ? Comment être missionnaire à la prison 
des Baumettes ? Par l’écoute. Écoute dans la prière et la parole partagées. 
Écoute de la souffrance et de l’espérance des prisonniers. Écoute de celles 
et ceux avec qui nous partageons ce ministère. Une telle expérience 
marque nécessairement de manière profonde et durable celui qui l’a vécue. 

398 

 
s 

Projet Monica : Formation chrétienne en Algérie  
Monica (ou Monique en français) est le nom de celle qui, patiemment, a 
éduqué à la foi chrétienne le futur saint Augustin. L’Église d’Algérie a 
donné le nom de Monica à un projet de formation multidisciplinaire 
destinée aux laïcs, en communion avec leur communauté de base. Il est 
certes à améliorer. L’essentiel est qu’il vise à susciter des disciples 
capables de vivre et de partager leur foi.  

402 

 
 

Dossier : Identités et universalismes 
 

 
L’universel et le particulier dans la philosophie contemporaine  
Les philosophes nous disent que la question de l’un et du multiple est 
importante, car elle traverse l’histoire des expériences humaines. Ils 
nous rappellent que l’universel est « vraiment universel » quand les 
humains mettent en dialogue leurs différents systèmes de référence et 
communiquent toujours mieux. Car l’universel, c’est la perle rare que 
la communauté des particuliers doit rechercher pour sa survie.  

407 



 

 386 

 
Paul universaliste. Quel universel ? (Ga 3, 28) 
L’universel gréco-romain dans lequel se meut Paul est marqué par un 
universalisme porté par le stoïcisme, principalement par Sénèque son 
contemporain. Cette idéologie universaliste nivèlerait la complexité 
ethnique, sociale ou genrée de l’existence humaine. Mais à la différence du 
stoïcisme, l’apôtre des Gentils propose un universalisme non pas de 
fusion, mais de communion, dans l’Esprit du Ressuscité.  

419 

 
 

Le salut comme dia-logue  
La notion du salut est indispensable pour comprendre la correspondance 
entre identité et universalisme chrétiens. En effet, en christianisme, identité 
et universalisme ne s’opposent pas, mais fonctionnent ensemble, en 
dialogue. Or, le dialogue et la rencontre sont tout aussi importants pour 
l’Église qu’essentiels dans le salut. Ils permettent de mieux se connaître 
pour s’ajuster aux vrais besoins du monde selon le désir de Dieu.  

431 

 
 

Synodalité : articulation entre le particulier et l’universel  
Le contexte de mondialisation est parfois marqué par des tensions entre le 
devoir de maintenir l’unité catholique et le besoin légitime d’affirmation 
identitaire. La démarche synodale, proposée par le pape François, permet 
d’articuler les dimensions universelle et particulière de l’Église. N’est-ce 
pas comme un correctif à une tendance ecclésiologique trop universaliste 
qui, malheureusement, ne fait pas assez droit aux Églises particulières ?  

444 

 
 

Identités et universalismes en Inde  
Le contexte missionnaire de l’Inde est celui d’une société multireligieuse, 
multiculturelle et multiethnique, partagée entre « tolérance et ségrégation », 
dans un effort de coexistence pacifique. Or, les diversités et complexités 
caractéristiques du pays sont également visibles dans le christianisme 
indien. En ce contexte, les chrétiens dans leur pluralité naviguent contre 
vents et marées pour témoigner de l’universalité de l’amour de Dieu.  

455 

 
 

Religions Traditionnelles Africaines dans leur rapport à l’universel  
Pour répondre aux défis des mutations, les Religions Traditionnelles 
Africaines (RTA) inventent des solutions qui s’appuient souvent sur des 
valeurs religieuses. Alors, chrétiens, musulmans et divers autres croyants 
africains peuvent se retrouver sur un même terreau culturel et spirituel. Les 
RTA posent la question : comment vivre sous le regard de Dieu, sans 
exclure ceux et celles qui ne sont pas de notre culture et de notre religion ? 

470 

 
 

Varia 
 

 
Réforme de la curie : incidences ecclésiologiques et missiologiques  
La réforme de la curie tant attendue est inspirante pour quatre de ses 
orientations majeures prometteuses pour l’avenir de l’Église : la mission, 
les Églises locales, l’œcuménisme, l’Église peuple de Dieu. Pourtant, cette 
réforme semble s’être arrêtée en chemin, en ne proposant pas de 
décentrement du gouvernement de l’Église. Peut-être sera-ce le fruit d’une 
conversion profonde de la culture institutionnelle ?  

483 



 

 387 

Chroniques  
 
 

Dix-neuvième assemblée plénière du SCEAM  
La 19e Assemblée plénière du SCEAM s’est tenue du 25 juillet au 1er août 
2022 à Accra. Elle a abordé de nombreux thèmes : l’intérêt pour le 
SCEAM, la sécurité, la migration, les communications et le prochain 
synode sur la synodalité. Ce fut également l’occasion de passage de 
témoins entre l’équipe sortante et celle rentrante, entre l’ancien président, 
Philippe cardinal Ouedraogo et le nouveau, Richard cardinal Baawobr.  

495 

 
 

Jeunesse africaine catholique de France  
La Rochelle : 5è rencontre nationale 4-6 juin 2022 
Du 4 au 5 juin 2022 s’est tenue à La Rochelle la 5e rencontre nationale de 
la jeunesse africaine catholique (Africatho). Expérience bouleversante, 
moment de ressourcement pour un nouveau départ, avec « l’audace de 
construire sur nos valeurs, de rêver grand, de rêver ensemble », comme le 
suggère le thème de la rencontre. 

500 

 
 

Livres 
 
 
Recensions 

 

503 
 
 
François-Xavier Amherdt, L’herméneutique philosophique  
de Paul Ricœur et son importance pour l’exégèse biblique.  
Michel Younès, Les approches chrétiennes de l’Islam.  
Tension, déplacement, enjeux. 
Jacques Tribout, L’évêque qui refusait le cléricalisme.  
Lucien Legrand, Paul et la mission. Apôtre des temps nouveaux.  
 
 
 

Table du tome LXIII — 2022 
 

511 



 

 388 

 
 

La conversion missionnaire  
de l’Église 

 
 
La conversion missionnaire de l’Église est destinée à 

renouveler celle-ci à l’image de la mission d’amour du Christ 
lui-même. Ses disciples sont donc appelés à être « la lumière 
du monde » (Mt 5,14). C’est ainsi que l’Église reflète l’amour 
sauveur du Christ qui est la Lumière du monde (cf. Jn 8,12). 
Elle devient plus rayonnante lorsqu’elle apporte aux hommes 
le don surnaturel de la foi, « comme une lumière […] qui 
oriente notre marche dans le temps », et lorsqu’elle sert 
l’Évangile, afin que cette lumière « grandisse pour éclairer le 
présent jusqu’à devenir une étoile qui montre les horizons de 
notre chemin, en un temps où l’homme a particulièrement 
besoin de lumière ». 

C’est dans le cadre de la nature missionnaire de 
l’Église que se situe la réforme de la Curie romaine. Il en fut 
ainsi à des moments où le désir de réforme était plus pressant, 
comme au XVIe siècle, avec la constitution apostolique 
Immensa aeterni Dei de Sixte V (1588) et au XXe siècle, avec 
la constitution apostolique Sapienti consilio de Pie X (1908). 
Après la célébration du concile Vatican II, Paul VI, se référant 
explicitement aux souhaits exprimés par les Pères du Concile, 
ordonna et mit en œuvre une réforme de la Curie avec la 
constitution apostolique Regimini Ecclesiae universae (1967). 
Par la suite, Jean-Paul II promulgua la constitution 
apostolique Pastor bonus (1988), afin de promouvoir sans 
cesse la communion dans l’organisme entier de l’Église. 

Dans la continuité de ces deux réformes récentes, et 
dans la gratitude pour le service généreux et compétent, qu’au 
fil du temps tant de membres de la Curie ont offert au Pontife 
romain et à l’Église universelle, cette nouvelle Constitution 
apostolique a pour propos de mieux harmoniser l’exercice du 
service de la Curie avec le chemin d’évangélisation que vit 
l’Église, surtout en cette époque. 

 
 

Constitution apostolique sur la Curie romaine,  
                                           Praedicate Evangelium, Préambule, 2-3. 



 

 389 

ditorial 
 

 
 
 
 

La mission : d’Abraham à nous 

« Par toi se béniront toutes les nations de la terre »  
 

 

n chaque premier jour de l’année nouvelle, l’Église nous propose 

un beau texte du livre des Nombres. Par l’intermédiaire de Moïse, 

Dieu confie à Aaron et aux autres prêtres la mission de bénir le 
peuple d’Israël :  
 

Que le Seigneur te bénisse et te garde ! Que le Seigneur fasse briller sur 

toi son visage, qu’il te prenne en grâce ! Que le Seigneur tourne vers toi 
son visage, qu’il t’apporte la paix !   (Nb 6, 24-26). 

 

Une des fonctions du prêtre, c’est de bénir, c’est-à-dire d’attirer sur le 
peuple les bienfaits de Dieu : protection, présence, paix. En effet, fragile, 

Israël avait grand besoin de la protection de son sauveur. La face de Dieu 

est symbole de sa présence, de sa bienveillance et de son appui. La paix, 

« shalom » traduit la plénitude de vie dont Il comble son peuple. Elle 
signifie l’harmonie pleine entre Dieu et Israël, entre les fils et filles du 

peuple, entre tous les humains. Une telle bénédiction ne peut venir que de 

Dieu lui-même. Les prêtres n’en sont que les ministres : « Ils invoqueront 

ainsi mon nom sur les fils d’Israël, et moi, je les bénirai ? » (Nb 6, 27).  
 

La bénédiction de Dieu n’est pas d’abord un rite. Elle accompagne toute 

l’histoire du salut. Ainsi le Seigneur bénit Abraham, le père des croyants, 

qui devient à son tour bénédiction pour les autres. La bénédiction est 
alors mission : celle d’Abraham, celle d’Israël au milieu des nations, celle 

de tous les croyants au cœur de notre monde : « (…) je te bénirai, je 

rendrai grand ton nom ; tu seras une bénédiction (…) Par toi se béniront 

toutes les nations de la terre » (Gn 12, 2-3). Mais comment être 
bénédiction de Dieu pour tous les peuples, dans un monde où s’affrontent 

universalismes totalitaires et particularismes meurtriers  ? Telle est la 

question qui traverse ce cahier 249 de la revue Spiritus. 

E 



 

 390 

Les philosophes, qui accordent une place importante à l’articulation de 

l’un et du multiple, nous mettent en garde contre toute prétention à « un 

universel de surplomb » : « l’universel est vraiment universel quand les 

humains mettent en dialogue leurs différents systèmes de référence » 
(418). Ce que confirme la perspective universaliste de Paul. L’apôtre des 

Gentils se démarque de l’idéologie universaliste portée par le stoïcisme : 

« l’universalisme paulinien n’est pas de fusion, mais de communion » 

(429). Cette communion se traduit par le dialogue et la rencontre, 
importants pour l’Église et sa mission. Ils sont essentiels pour le salut 

chrétien qui est fondamentalement dia-logue. La personne humaine s’y 

découvre comme identité ouverte à l’universel. Car « en christianisme, et 

bien que ceci puisse paraître paradoxal, identité et universalisme ne 
s’opposent pas, mais fonctionnent ensemble » (431).  

 

Dans des pays comme l’Inde, les complexités du rapport universalités — 

particularismes traversent l’ensemble du pays et en menacent l’harmonie. 
Elles habitent les relations entre les chrétiens et des tendances de plus en 

plus identitaires. Elles peuvent gangréner l’Église elle-même. 

Néanmoins, « les chrétiens de l’Inde maintiennent leur identité et leur foi 
tout en vivant dans l’amitié et l’harmonie avec les autres » (468). En 

Afrique, ce sont les Religions traditionnelles qui se posent la question du 

rapport à l’universel. Les valeurs morales et spirituelles qu’elles portent 

peuvent constituer une plate-forme de dialogue avec des hommes et des 
femmes de religions et d’opinions différentes. À cette table d’échanges, les 

Religions traditionnelles Africaines (RTA) peuvent apporter leur 

contribution aux questions communes  de l’écologie, de l’articulation 

entre le divin et la responsabilité, du rapport au fatalisme (481).  
 

Finalement, l’aventure de la synodalité à laquelle nous convie le pape 

François n’est-elle pas une bénédiction divine ? N’est-ce pas un 

paradigme concret de l’articulation entre identités et universalismes ? En 
effet, la synodalité « met en évidence l’universalité de l’Église et de sa 

mission, ainsi que la diversité des cultures et des contextes à travers 

lesquels cette mission se déploie » (445). Mission d’être bénédiction de 

Dieu, de faire rêver (à la manière d’Isaïe et de Michée) en la possibilité 
d’un monde de justice et de paix, d’en être le signe et le ferment. 

 

 

 

Paulin Poucouta  



 

 391 

ctualité 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

Carlos López  
 

 

 

 

 
 

utilio Grande a été présent tout au long de mes années 

comme jésuite. Son témoignage a eu un grand impact sur 

moi. Dès le début, lorsque dans mes recherches 
personnelles, j’ai frappé à la porte de la Compagnie de Jésus, le 

premier livre que le directeur des vocations m’a donné à lire 

portait sur le Père Grande : « Une grande lumière a brillé sur 

nous ». Ce récit simple de sa vie, je peux le dire aujourd’hui, m’a 
beaucoup encouragé à poursuivre sur ce chemin.  

 

 

Martyr de l’Église des pauvres  
 

Rutilio et ses deux compagnons ont été béatifiés comme martyrs 

de l’Église. Mais, il est important de dire « de l’Église des 

pauvres ». En effet, cette précision met en lumière le choix qui a 
conduit Rutilio au martyre, et aussi les ruptures qui existaient (et 

R 



 

 392 

existent encore) au sein de l’Église. Si le père Rutilio a été déclaré 

martyr de l’Église, c’est précisément en raison de son identification 

avec les pauvres. Non pas par idéologie (comme on l’a souvent 

pensé), mais par cohérence avec l’Évangile. En ce sens, on peut 
dire qu’il est martyr, c’est-à-dire témoin. C’est en raison de son 

identification avec Jésus et sa cause du Royaume de Dieu et de sa 

justice. Pour Rutilio, ce sont les pauvres qui lui ont montré le 

chemin à suivre dans sa vie d’homme, de chrétien, de jésuite et de 
prêtre. Ce sont les pauvres qu’il a essayé d’accompagner de ses 

propres limites. C’est pour eux qu’il a donné sa vie jusqu’au 

martyre.  

 
C’est pourquoi la première caractéristique de l’actualité de son 

message se trouve précisément dans cette définition de « martyr 

de l’Église des pauvres ». Ses paroles résonnent avec une grande 

actualité, quand il nous dit : « Amis, revenons à l’Évangile, 
revenons aux pauvres. C’est là que se précise l’horizon de notre 

parcours pastoral »1.  

 
C’est chez les pauvres que Rutilio a fait l’expérience la plus 

profonde de Dieu, qui a ouvert son cœur à la compassion et ses 

yeux pour voir le monde tel qu’il est, sans cacher ni son péché ni 

son espérance. Et surtout, sa proximité avec les pauvres l’a aidé à 
voir l’être humain tel qu’il est, à l’extérieur et au fond de son cœur, 

et que nous sommes tous appelés à devenir des frères et sœurs. 

Comme il le disait : parmi nous, il y a Abel et Caïn. Mais surtout, 

au-delà d’Abel et de Caïn, nous avons tous Dieu comme Père. Il 
est la source de toute espérance. Selon les mots de Rutilio :  
 

Nous avons un Père commun, donc nous sommes tous enfants du 
même Père, même si nous sommes nés du sein de mères 

différentes. Nous sommes donc tous frères. Les Cain sont aussi nos 
frères, même s’ils sont un avorton dans le plan de Dieu2. 
 

À partir de cette expérience, Rutilio ne pensait pas à la 
suppression de ceux qui opprimaient les pauvres. Il espérait plutôt 

leur conversion. Sa vision du Royaume de Dieu, à l’instar de Jésus 

 
1. Salvador Carranza Oña, Romero – Rutilio. Vidas Encontradas, San 

Salvador, UCA Editores, 2015, 144. 
2. Rutilio Grande, Sermón de Apopa, El Salvador, 1977. 



 

 393 

dans l’Évangile, inclut toute personne. Il dira lui-même que c’est 

un grand banquet, avec une grande table et de longues nappes. 

Tout le monde a une place et a quelque chose à manger. C’était sa 

vision de l’Église et de ce que devait être la société3.  
 

 

L’héritage de Rutilio Grande  
 
Mais, quelle est l’actualité de l’engagement de Rutilio ? En d’autres 

termes, que peut nous dire Rutilio Grande aujourd’hui ? La 

première certitude qui nous pousse à croire que son message est 

encore d’actualité est ce qu’affirme le père Jon Sobrino :   
 

C’est une vérité chrétienne que là où il y a une mort comme celle 

de Jésus, sur la croix, pour défendre les victimes de ce monde, et 
avec un grand cri, il y a aussi une résurrection, une parole continue 
à résonner et les crucifiés restent dans l’histoire4.  

 

En d’autres termes, ces témoins sont encore vivants et c’est donc à 

nous de nous demander ce que ces crucifiés nous ont laissé. En ce 
sens, l’héritage que nous pourrions tirer de la vie, du message et 

de la mort de Rutilio est vaste. Je voudrais en retenir 

principalement trois éléments qui peuvent nous parler 

aujourd’hui, surtout à nous qui avons une responsabilité 
théologique et pastorale dans le monde. 

 
La place centrale de la Parole de Dieu  

 

Dans une de ses homélies, Monseigneur Romero affirme qu’à 
Aguilares « un mouvement audacieux pour un Évangile plus 

engagé » a commencé5. 

 

En effet, Rutilio avait un goût particulier pour l’étude et la 
méditation de la Parole de Dieu. Il suffit de lire les quelques écrits 

que nous avons de lui pour s’en convaincre. C’est l’Écriture Sainte 

qui a animé sa vie. C’est sur l’étude et sur la réflexion inventive de 

 
3. Cf. Rutilio Grande, Sermón de Apopa, 1977. 
4. Jon Sobrino, El principio misericordia, San Salvador, UCA editores, 1993, 

249. 
5. Oscar Romero, Homilía del 19 juin, 1977. 



 

 394 

la Parole de Dieu que Rutilio a mis en route son travail pastoral de 

libération. Il a organisé des communautés consacrées à la lecture 

de la Bible et la réflexion sur la réalité du Salvador de l’époque. 

C’est par la Parole de Dieu que cette pastorale a réussi à faire que 
des gens simples deviennent des adultes, critiques de la réalité 

injuste, capables de prendre en mains leur propre destin. C’est 

grâce à la Parole que ces hommes et ces femmes ont pris 

conscience de leur propre dignité. Ils ont éveillé en eux la 
créativité qui leur donne de se défendre, d’affirmer sans ambages 

clairement leurs droits et de lutter pour la vie.  

 

Quelles étaient les caractéristiques de la prédication de Rutilio ? La 
première c’est que, comme Jésus, Rutilio a rendu la Parole proche. 

Ce qui est frappant, c’est la clarté de sa prédication. C’est une 

Parole populaire (au sens positif du terme). Son langage est celui 

d’un paysan qui, malgré ses études, n’a jamais cessé d’être un 
paysan. Il sait comment son peuple parle et pense. Il s’adresse à lui 

avec ses mots et ses expressions. Il se fait comprendre. C’est 

pourquoi le peuple l’écoute avec beaucoup d’attention. 
 

La prédication de Rutilio Grande met la Bible en contact avec la 

réalité vécue par les paysans qui l’écoutent. Le but de la 

prédication — pour ceux qui prêchent et pour ceux qui écoutent 
— n’est pas seulement de « comprendre » ce que dit la Bible (ce 

qui est certainement très important), mais aussi de savoir ce que 

Dieu nous dit dans la réalité d’aujourd’hui.  

 
Bien sûr, pour comprendre ce qui se passe, pour discerner les 

signes des temps, la parole de Dieu est irremplaçable, elle éclaire 

comme une lampe. Mais la question, nous le répétons, n’est pas 

d’admirer seulement la beauté de la lampe (la Bible), mais aussi la 
manière dont elle éclaire (notre réalité).  

 

Cette incarnation de la Parole de Dieu dans la réalité concrète 

vécue par la communauté n’est pas une invention de Rutilio 
Grande. Il met en pratique ce que dit le magistère de l’Église : 
 

(…) Ils sont effectivement innombrables, les événements de la vie 

et les situations humaines qui offrent l’occasion d’une annonce 
discrète mais marquante de ce que le Seigneur a à dire dans cette 



 

 395 

circonstance. Il suffit d’avoir une vraie sensibilité spirituelle pour 

lire dans les événements le message de Dieu6. 

 
Rutilio proclame la Bonne Nouvelle parole de manière 

prophétique. La parole prophétique est prononcée à temps, au bon 

endroit et au bon moment. La parole prophétique de Rutilio 
Grande remplit une double fonction : elle dénonce l’injustice et en 

même temps elle donne courage et espoir aux pauvres. 
 

La centralité de la Parole de Dieu, qui devient une parole proche 

de nous, ancrée dans la réalité, et prophétique, me semble être le 

premier message que Rutilio peut nous laisser aujourd’hui. Son 

engagement est né précisément de son intimité avec la Parole de 
Dieu, de sa connaissance intérieure de Jésus-Christ à travers son 

Évangile. C’est à partir de là que nous pouvons comprendre son 

engagement envers les pauvres et sa quête de transformation de la 

réalité.  
 
La synodalité 

 

Le deuxième trait de la vie de Rutilio qui me semble actuel, et dont 

nous avons fait l’expérience dans l’Église ces derniers temps, c’est 
le sens de la synodalité dans sa manière de concevoir son 

ministère pastoral.  

 

En effet, Rutilio Grande a montré un nouveau style pastoral dans 
sa paroisse. En phase avec le concile Vatican II et les documents de 

Medellin, Rutilio voulait que les laïcs assument un rôle important 

dans sa paroisse. Il organisait des communautés de base, formait 

une équipe de travail avec laquelle il discernait le parcours 
pastoral de la communauté. Il était un pasteur qui favorisait le 

dialogue, l’écoute, le discernement et la prise de décision 

communautaire. On en verra le reflet dans le ministère de 

Monseigneur Romero. 
 

Lors de ses funérailles, Mgr Romero a dit du Père Rutilio qu’il était 

« un prêtre avec ses paysans, en route vers son peuple pour 

s’identifier à eux, pour vivre avec eux, il n’avait pas une 

 
6.  Cf. Pape Paul VI, Evangelii Nuntiandi, 43. 



 

 396 

inspiration communiste, mais une inspiration d’amour »7. Le 

modèle pastoral qu’il avait développé à Aguilares est devenu un 

paradigme pour de nombreuses communautés chrétiennes 

salvadoriennes. Il reste une source d’inspiration, surtout là où la 
présence de prêtres est très limitée. Nous le savons, la synodalité 

n’est pas facile. Elle rencontre des résistances. Pourtant, c’est le 

style d’Église que nous sommes appelés à devenir. Et Rutilio 

l’avait vécu.  
 
Les périphéries  

 

Le troisième message que nous pouvons retenir de Rutilio, c’est de 

vivre aujourd’hui, en tant qu’Église, dans les périphéries, dans les 
frontières existentielles de notre société aujourd’hui. Rutilio a 

identifié les périphéries où il devait porter l’Évangile. La vie 

menacée des paysans constituait à cette époque au Salvador « une 

frontière », où Rutilio est arrivé et s’est établi afin de délivrer un 
message nouveau. Leonardo Boff le dira en langage profond et 

poétique :  
 

Mon Église a quitté la sacristie. Et elle a cessé d’allumer des 
bougies… Elle a cessé de préparer l’homme seulement pour l’au-

delà et est partie à la recherche de celui qui est loin, en dehors de 
son entourage. En relisant l’Évangile, elle a découvert que la parole 

est la voix des sans-voix, la force des sans-pouvoirs8. 
 

C’est ce que Rutilio a découvert dans les périphéries. Et c’est ce qui 

l’a conduit au martyre, car son engagement de vie représentait 
alors une menace pour ceux qui s’opposent à l’Évangile de Jésus. 

Aujourd’hui, le Pape François nous parle d’une Église en sortie, 

capable d’aller aux frontières existentielles de nos contemporains. 

Une Église aux portes ouvertes, dans la solidarité et la 
compassion. C’est ce que traduit si bien la vie du Père Grande et 

celle de tant d’hommes et de femmes qui, comme lui, ont vécu 

l’Évangile de Jésus-Christ dans toute sa radicalité. 

 
 

 
7. Oscar Romero, Homilía de funerales de Rutilio Grande, 14-3-1977.  
8. Leonardo Boff, Silvio Ciappi, Periferias del imperio: poderes globales y control 

social, Bogotá, Editorial Pontificia Universidad Javeriana, 2006, 14.  



 

 397 

Le rêve de Rutilio  
 

 

En somme, Rutilio Grande nous rappelle la pertinence et la 

centralité de la Parole de Dieu dans tout engagement. Dieu 
continue à parler à son peuple, surtout aux plus pauvres, dans 

leurs réalités quotidiennes. De plus, nous avons besoin de marcher 

ensemble, en synodalité, comme un peuple uni, et de discerner 

comment vivre en chrétiens dans les périphéries existentielles de 
l’humanité d’aujourd’hui. Certes, Rutilio ne nous donne pas de 

recettes pour annoncer la bonne nouvelle aujourd’hui. Il nous 

montre l’esprit qui doit animer notre engagement chrétien.  
 

Rutilio Grande nous éveille et nous encourage. Sa mémoire nous 

éclaire et nous aide à imaginer une « Église qui va dans la bonne 
direction ». Nous pouvons être imprégnés de l’espérance que ses 

paroles dégagent. Et cela c’est une bonne nouvelle. Son rêve au 

sens biblique du terme est une interpellation pour nous 

aujourd’hui. Comme lui, nous devons avoir un rêve pour notre 
terre, notre société, notre Église. Le message de Rutilio ne 

demeure-t-il pas actuel ? 
 

Un monde pour tous sans frontières. Une table commune avec des 

nappes longues pour tous. Chacun avec son propre tabouret. La 
table, la nappe et de quoi manger pour tous9. Chaque année le 

12 mars, date de son martyre, beaucoup de communautés se 

ressemblent à « Las tres cruces », le lieu de l’assassinat. Ces 

communautés poursuivent la route au bout de laquelle Rutilio et 
ses compagnons n’ont pas pu parvenir, fauchés par la mort. 

Symboliquement, ils prennent le relais, pour poursuivre la mission 

de défendre la vie, d’accueillir le royaume et de chercher sa justice.  

 
 

Carlos López 

 

 
9. Rutilio Grande, Sermón de Apopa, 1977. 



 

 398 

 

 

 

 
 

 
 

Michel Ouedraogo  
 

 

 
 

e Centre Pénitentiaire de Marseille, communément appelé  

« Les Baumettes », est situé dans le 9e arrondissement de la 

ville de Marseille en France. C’est là que j’ai exercé mon 
ministère pastoral, sept ans durant. Cette expérience a été pour 

moi une occasion d’approfondir certaines dimensions de la vie 

missionnaire. En plus d’être un impératif évangélique (cf. Mt 25, 

34-36), aller à la rencontre des personnes détenues fait partie 
intégrante de la pastorale de l’Église. Dans la Bible, elles font 

l’objet d’une attention particulière de la part de Dieu (Gn 39, 20-

23 ; Ac 4, 1-3 ; 5, 17-19 ; He 13, 3 …).  
 

C’est pourquoi la visite des prisonniers fait partie des œuvres de 
miséricorde dont doivent témoigner les chrétiens1. Dans son 

message d’août 1997, le pape Jean-Paul II rassurait les jeunes 

détenus que l’Église demeure proche d’eux pour témoigner de 

l’espérance du Christ, à savoir qu’aucun acte ne peut leur enlever 
la dignité d’enfants de Dieu2. C’est ce message que l’Église qui est 

 
1. Cf. Catéchisme de l’Église catholique, Paris, Bayard/Cerf/Mame, 2013, 2447. 
2. Journée Mondiale de la Jeunesse (Août 1997), Message du pape Jean-

Paul II aux jeunes détenus. https://www.vatican.va/content/john-paul-
ii/fr/speeches/1997/august/documents/hf_jp-ii_spe_19970822_youth-
frikart.html 

L 



 

 399 

à Marseille entend également porter à travers ses orientations et 

engagements pastoraux. En ce sens, la mission des aumôniers de 

prison consiste à être un signe de la proximité de Dieu auprès de 

nos frères et sœurs détenus aux Baumettes.  
 

J’ai vécu cette mission comme un moment de grâces. La grâce de 

travailler en équipe. La grâce de rencontrer de nouvelles 

personnes, de réfléchir et de prier avec elles. La grâce d’avoir la 
confiance de certaines personnes qui me partageaient ce qu’elles 

vivaient. La grâce d’écouter des gens privés de liberté et marqués 

par la routine carcérale. Comme l’ont bien souligné Sarg et 

Lamine3, l’incarcération met le détenu dans une situation très 
contraignante, avec une organisation qui lui est imposée et rend 

souvent complexe sa cohabitation avec d’autres personnes issues 

d’autres milieux socioculturels.  

 
L’une des grandes dimensions de la mission d’aumônier de 

prison, c’est d’être au service d’une rencontre qui peut jeter les 

bases d’une relation de confiance au service d’une vraie écoute, 
d’un fructueux échange. Cette rencontre peut être individuelle 

(entretien en cellules ou dans une salle d’audience), ou collective 

(dans le cadre des célébrations eucharistiques ou animations des 

ateliers) dont le but est de favoriser les échanges entre les 
personnes détenues, entre elles, et avec les auxiliaires 

d’aumônerie. Dans une société au système pénal essentiellement 

punitif, l’on peut facilement réduire celui ou celle qui commet un 

délit ou un crime à un danger dont il faut se préserver le plus 
longtemps possible. Alors, enfermer et priver de liberté semble 

devenir banal et normal. Dans ce contexte, le prisonnier a plus que 

jamais besoin d’une oreille extérieure qui n’appartient pas au 

monde pénitentiaire ou judiciaire. La mission de rencontre et 
d’écoute de l’aumônier trouve donc tout son sens. Dans ce 

ministère de rencontres, j’ai pu côtoyer et écouter des personnes 

éprouvées par les coups de la vie, hantées par leur passé et pleines 

de peur pour leur avenir. J’ai eu le grand défi d’entendre des 

 
3.  Rachel Sarg et Anne Sophie Lamine, « La religion en prison », Archives de 

sciences sociales des religions, 153 | janvier-mars 2011, 85-104. [En ligne], 
https://doi.org/10.4000/assr.22761 

 

https://doi.org/10.4000/assr.22761


 

 400 

personnes remplies de colère et de sentiments d’injustice et 

souvent avec le désir de vengeance.  

 

Même si j’ai rencontré des personnes aux relations familiales et 
sociales distendues, voire cassées, j’ai aussi été un heureux témoin 

des chemins de croissance humaine et de foi. J’ai pu également 

contempler des manifestations de remords et des prises de 

conscience des blessures que l’on a pu infliger à l’autre. Fort 
heureusement, nous avons pu partager cette mission avec des 

aumôniers d’autres cultes. Ainsi, les aumôniers chrétiens et 

musulmans ont pu organiser à plusieurs reprises des rencontres 

interreligieuses regroupant des détenus des deux cultes pour un 
moment de prière et de partage. Nous faisions la même chose avec 

les amis et frères protestants.  

 

Les célébrations liturgiques ont toujours été pour moi des 
moments qui revêtaient une saveur particulière. Avec une équipe 

d’intervenants occasionnels, nous nous retrouvions un dimanche 

sur deux pour vivre avec nos frères ou sœurs en détention, ce 
moment privilégié qu’est la célébration eucharistique. Un espace 

où l’on s’accueille, se réconforte, où l’on confie nos joies et nos 

misères humaines au Dieu de miséricorde. Les célébrations nous 

rappellent que nous sommes tous des chercheurs de Dieu sur le 
même chemin de la foi. Et à l’occasion des grandes fêtes comme 

Pâques et Noël, nous avons toujours été encouragés par la 

présence de l’Évêque ou du vicaire général qui venait célébrer 

avec nous. Leur présence renforçait le sentiment d’appartenir à 
l’Église de Marseille et du monde. 
 

Mon ministère auprès des personnes détenues m’a permis de 
toucher du doigt une dimension particulière de la souffrance 
humaine. Je me suis rendu compte que, bien souvent, j’avais à faire 
à des personnes blessées par la vie, qui en ont blessé d’autres. Mais 
comme l’a souligné le pape Benoît XVI4, les prisonniers sont des 
frères et sœurs  qui méritent, malgré leur faute, d’être traitées avec 
respect et dignité. Au fil des rencontres, mon expérience en milieu 

 
4.  Cf. Pape Benoît XVI, Africae munus : Exhortation apostolique post-synodale 

sur l’Église en Afrique au service de la réconciliation, de la justice et de la paix, 
2010, 83.  



 

 401 

carcéral m’a beaucoup fait grandir dans mon humanité. J’ai appris 
à regarder l’autre avec un profond respect, au-delà de ce qu’il a pu 
poser comme acte. Même si l’équilibre n’est pas toujours très facile 
à trouver, je crois que l’un des défis était d’écouter les personnes 
détenues et d’entendre en même temps, au fond de mon cœur, les 
souffrances et les misères des victimes, sans jouer, ni au juge ni au 
donneur de leçons. Cette expérience a été une marche et un 
cheminement au cours desquels j’ai essayé de comprendre les 
détenus,  sans pour autant les disculper. 
 

Ainsi, mon ministère à la prison des Baumettes m’a aidé à 
comprendre et à intégrer la dimension communautaire de la 
mission (cf. Lc 10, 1-4). Sur le chemin de la mission, nous avons 
besoin de la grâce du Seigneur pour mieux nous écouter, nous 
entraider, nous accompagner, nous réconforter, nous enrichir 
mutuellement. L’équipe d’aumônerie, dans la diversité de ses 
membres, m’a été d’un grand soutien dans l’accomplissement de 
la charge pastorale qui nous était confiée par l’Église de Marseille. 
Je saisis mieux le message du pape François, qui invite à sortir de 
notre hypocrisie, pour réaliser combien nous sommes prisonniers 
sans nous en rendre compte5. Les célébrations eucharistiques ont 
été un grand moment d’intériorisation. Elles m’ont aidé à relire ce 
que je vivais en milieu carcéral, à comprendre qu’avec les 
personnes détenues nous formions une communauté de croyants, 
engagés sur le même chemin de foi.  
 

En somme, le temps de ce ministère a été un moment de 
discernement. J’ai appris à contempler le meilleur dans chaque 
personne et à en rendre grâce au Seigneur, qui n’a pas hésité à 
s’identifier à une personne détenue : « J’étais en prison et vous êtes 
venus jusqu’à moi » (Mt 25, 36).  
 

Michel Ouedraogo 
 

 

 
5.  Pape François, Entretien avec le quotidien italien la Repubblica, 13 avril 

2017. https://www.cath.ch/newsf/pape-francois-sommes-prisonniers-
rendre-compte/ 



 

 402 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

José Maria Cantal Rivas  
 

 

 

.  
 
 

onica (ou Monique en français) est le nom romanisé 

d’une femme du 4è siècle, née dans l’actuelle Algérie. 

Elle sera la mère du futur saint Augustin (né lui aussi 
dans notre pays). Elle est fêtée chaque année le 27 août. 

 

Le projet MONICA vise la formation des laïcs en Algérie. C’est un 
des fruits de la session sacerdotale interdiocésaine tenue en 2017. 

Après plusieurs sessions de travail, d’étude et de concertation 

interdiocésaine, pendant toute l’année 2018, pour définir les 

objectifs, le public cible et les modalités de participation, le choix 
de l’université dominicaine en ligne www.domuni.eu s’est avéré 

le plus intéressant.  

 

Ce en raison de la qualité des cours et de l’accueil enthousiaste que 
ses responsables ont réservé à notre projet, mais aussi parce que 

les enseignements sont assurés en plusieurs langues, dont le 

français et l’arabe.  

M 

http://www.domuni.eu/


 

 403 

Le programme du projet  
 

 
Le projet s’organise en un cycle de formation qui s’étale sur deux 

ans. Il  comprend : 

1. Des thèmes à étudier : une vision globale de la foi de l’Église. 
2. Une insertion pastorale : un service d’Église déjà en cours ou à 

venir. 

3. Trois week-ends dans l’année : avec tous les inscrits du pays. 

4. Une semaine, tous ensemble, pendant l’été : avec des temps 
d’étude, deux jours de récollection et de formation pédagogique. 

5. Un tutorat : dans sa communauté d’origine conçue comme une 

aide pour lire, comprendre et grandir avec d’autres. 

 
Les candidats au parcours MONICA sont des catholiques, baptisés 

et confirmés, recommandés par les paroisses (ou des structures 

similaires). Ils doivent payer une inscription annuelle de 

2 500 dinars algériens (15 euros environ). La paroisse et les 
diocèses couvrent le reste des dépenses liées à la formation 

(déplacement, hébergement durant les week-ends, matériel, 

impression des cours, etc.). Une fois l’inscription confirmée, les 

candidats reçoivent du site domuni.eu, un mot de passe pour 
accéder à la rubrique où sont ajoutés, progressivement, les 

différents cours téléchargeables qui composent la formation. 

 

Voici les thèmes de la première année : 
1. Grandes figures bibliques de la foi. 

2. Credo, les vertus théologales, la prière. 

3. Session d’été : pardon et réconciliation. Jésus face au mal 

et deux jours de récollection. 
4. Foi chrétienne et engagement social. 

Et pour la deuxième année : 

Histoire de l’Église.  

1. Sacrements.  
2. Session d’été : Récollection de 2 jours et les évangiles 

synoptiques.  

3. Ecclésiologie. 

 

 



 

 404 

La dynamique du projet  
 

 

Lors du premier week-end de MONICA, en janvier 2018, nous 
avions échangé sur nos différents parcours personnels et sur nos 

engagements. Ensuite, nous avons parlé de nos attentes et de nos 

craintes. Cela a permis de souder le groupe, de nous rapprocher 

les uns des autres et de commencer les échanges dans un esprit de 
fraternité. La plupart des 19 premiers inscrits étaient des 

Algériens, mais pas tous. Chaque année nous avons, pour 

l’ensemble du cycle, une moyenne de 22 inscrits (que nous 

appelons affectueusement « moniquiens »). 
 

Pour cette première rencontre, certains inscrits avaient téléchargé à 

l’avance les cours et d’autres avaient été initiés, sur place, à 
l’utilisation du site pour accéder aux cours qui étaient 

progressivement mis à la disposition des abonnés. Par la suite, 

nous avons constaté que peu  étaient ceux qui pouvaient 

imprimer, chez eux ou ailleurs, de nombreuses pages sur des 
thèmes chrétiens : les paroisses ont dû assumer cette dépense et ce 

travail supplémentaire inattendu ! Nous reviendrons plus tard sur 

le volet « informatique » en lien avec MONICA. 

 
Durant les trois week-ends qui réunissaient tous les inscrits du 

pays, il y a eu des ateliers de lecture en groupe, de partages 

bibliques, de jeux « questions-réponses catholiques », des débats 

ouverts et aussi des moments de formation grâce aux vidéos bien 
choisies. Une évaluation à la fin de chaque week-end nous a 

permis de repérer comment améliorer le projet.  

 

En plus des cours « doctrinaux », une formation pédagogique fait 
partie du cycle MONICA et on y a abordé des thèmes variés : 

comment répondre à la demande de celui qui veut connaître la foi 

chrétienne, l’animation des groupes, l’accueil des personnes 

blessées ou avec un trouble psychologique, la différence entre 
accompagnement et catéchèse, l’initiation à la lectio divina et à 

l’animation liturgique, etc. 

 



 

 405 

En communion avec l’Église universelle, nous avons incorporé à la 

formation MONICA un module, en présence des membres de la 

commission diocésaine d’écoute, sur la question des abus sexuels 

dans l’Église. Les participants au projet MONICA deviennent, 
sans le savoir, « des personnes avec autorité » et des collaborateurs 

qui peuvent faire de nos communautés des lieux dignes du Christ. 

Ce point est important dans un contexte marqué par de nombreux 

tabous, des difficultés à questionner l’autorité, la recherche 
éventuelle d’une communauté refuge, une forte inégalité homme-

femme, etc. 

 

Pendant les trois week-ends annuels, nous avons proposé, à ceux 
qui le souhaitaient, de pouvoir être accompagnés par un des 

prêtres disponibles pour ce service. Mais le programme très 

chargé des week-ends n’a pas permis à tous ceux qui l’auraient 

souhaité de bénéficier de cet accompagnement.  
 

Après le cycle de deux ans, c’est-à-dire six week-ends et deux 

semaines d’été, sans compter les heures d’étude personnelle et les 
réunions avec d’autres inscrits de la paroisse ou du diocèse, à la fin 

du parcours un « examen final » sert de validation académique. 

Mais pour valider le parcours, nous tenons compte aussi de la 

présence des inscrits aux différents rendez-vous MONICA de 
l’année et de son évolution dans la communauté d’origine. Si tout 

s’avère concluant, alors une  attestation signée par l’évêque du 

candidat, lui est décernée. Chaque diocèse décide de la manière 

dont elle sera donnée, publique ou discrète. 
 

 

Mise à jour du projet  
 
Après trois années de mise en application et deux promotions 

complètes de « moniquiens », une révision de la méthode et de 

l’ensemble du projet a été réalisée, au début de 2022, après 

consultation des curés des paroisses qui nous envoient des 
candidats. Je relève ici les éléments les plus marquants : 

 



 

 406 

• Au-delà des acquis intellectuels, l’ensemble des 

participants disent se sentir plus confiants et désireux de servir 

dans l’Église. 

• L’idée de base de faire des « moniquiens » de futurs agents 
pastoraux (catéchistes ou autre) a été abandonnée afin de proposer 

aux laïcs un parcours de qualité.  

• Un des fruits inattendus, mais précieux, de ce parcours a 

été le lien fort qui unit désormais tous les participants. 
• Sans en faire une condition sine qua non, la priorité devra 

être donnée aux candidats originaires de ce pays (l’Algérie).  

• Le choix a été fait d’utiliser davantage les langues locales. 

• Le site dominicain www.domuni.eu a été remplacé par le 
Youcat comme texte de référence. 

• L’agencement et le contenu du parcours ont été, en 

conséquence, réorganisés.  

• Un couple a été intégré à l’équipe d’animation. 
 

Pendant la pandémie de Covid-19 et les longues périodes de 
confinement, l’impossibilité de nous rencontrer physiquement a 

été fortement ressentie par le groupe. Nous avions cru pouvoir 

faire de la formation par visioconférence ! Il nous a fallu vite 

déchanter ! La plupart des inscrits n’avaient pas un ordinateur 
personnel, ni une connexion de qualité suffisante, sans parler du 

fait que, puisque toute la famille était confinée à la maison, 

nombreux étaient les « moniquiens » qui devaient se contenter 

d’écouter les exposés sans pouvoir y participer, autrement qu’en 
disant « oui » ou « non », car ils sont les seuls chrétiens de la 

famille. 
 
 

Formation des disciples  
 

Le projet MONICA, voulu et accompagné par les évêques 
d’Algérie, doit encore grandir et s’améliorer. Nous ne cherchons 

pas à former des « théologiens », mais des disciples capables de 

partager avec amour et passion la foi de l’Église. Tel fut le cas de 

sainte Monique, modeste et efficace catéchiste de saint Augustin, à 
qui elle avait su transmettre une semence de vie éternelle. 

 

José Maria Cantal Rivas  

http://www.domuni.eu/


 

 407 

ossier  
 

 

 

 
 

 

 

 

Landry N’nang Ekomie  
 
 

 
 

 
es philosophes ont pour mission de s’intéresser aux 

questions qui se rapportent à notre condition humaine et à 

notre rapport au monde. Nombreux sont ceux qui les ont 

thématisées du seul point de vue de la rationalité européenne. Si 
bien que, dès la Renaissance et plus encore au siècle des Lumières 

l’« humanité européenne »1 s’est érigée en modèle civilisationnel 

exemplaire pour l’ensemble de l’« écoumène »2. Une telle posture 

fut qualifiée d’universalisme de surplomb en tant qu’elle tient 
pour universelle - valable pour tous « partout et toujours » -, la 

particularité européenne. 

 
1. Nous empruntons ce concept au philosophe allemand Edmund Husserl. 

Pour lui, l’Europe n’est pas seulement une zone géographique, elle est 
surtout une idée. 

2. L’« écoumène » est un concept géographique qui renvoie à la surface 
habitée de la terre. Elle est notamment étudiée par Augustin Berque : 
Être humain sur la terre : principes d’éthique de l’écoumène, Paris, Gallimard, 
1996 ; Ecoumène : introduction à l’étude des milieux humains, Paris, Belin, 
2000.  

L 



 

 408 

Aussi, les auteurs du courant postcolonial, s’insurgeant contre un 

européocentrisme marqué par le lieu assez exclusif où il se définit, 

montrent que « l’universel n’est pas simplement divers dans ses 

figures ; il est équivoque dans son principe : il y a des universels ». 
Pour ainsi dire, l’universel et le particulier entretiennent une 

relation de renvoi mutuel. C’est pourquoi, dans le présent article, 

nous envisageons de traiter de la relation de l’universel au 

particulier en nous demandant : comment les philosophes 
contemporains thématisent-ils le rapport entre l’universel et le 

particulier ? 

 

Pour tenter de répondre à cette question, nous défendrons la thèse 
suivante : la philosophie contemporaine déploie un concept 

plurivoque de l’universel. Critique à l’endroit de toute position 

surplombante, ce dernier est respectueux des particularités. Notre 

démarche explorera trois voies : la phénoménologie, la 
philosophie politique et le courant postcolonial. 

 

 

La phénoménologie : d’un universel  
de surplomb à un universel latéral 
 

Dans son cours du printemps 1907 intitulé « L’Idée de la 
phénoménologie. Cinq leçons », Edmund Husserl définit le champ 

problématique de la phénoménologie comme le domaine de 

l’immanence. La phénoménologie vise ainsi le sens des choses à 

partir de l’expérience que nous en avons. Pour le 
phénoménologue, en effet, les choses sont envisagées en tant 

qu’elles sont relatives à la conscience qui les vise, « toute 

connaissance reconduit à une expérience »3, l’expérience n’a de 

sens qu’en tant qu’expérience vécue. Une approche 
phénoménologique de l’universel consisterait donc à défaire les 

amarres du navire de l’humanité pour le faire naviguer dans des 

eaux où il ne se serait jamais aventuré. Pour le dire autrement, 

l’universel d’un point de vue phénoménologique tient un grand 
compte de la diversité et de la singularité de l’expérience humaine. 

 
3. Edmund Husserl, Idées directrices pour une phénoménologie pure et une 

philosophie phénoménologique, Trad. nouv. par Jean-François Lavigne, 
Paris, Gallimard, 2018, I, § 24.  



 

 409 

Elle ne pourrait ériger l’une d’entre elles, fusse-t-elle européenne, 

au rang de « vérité d’évangile » valable pour tous, en tout lieu et 

en tout temps. Le propos du phénoménologue français Maurice 

Merleau-Ponty est particulièrement intéressant. Dans son rapport 
pour la création d’une chaire d’anthropologie sociale au Collège 

de France, l’auteur écrit : 
 

L’appareil de notre être social peut être défait et refait par le 

voyage, comme nous pouvons apprendre à parler d’autres 
langues. Il y a là une seconde voie vers l’universel : non plus 

l’universel de surplomb d’une méthode strictement objective, mais 
comme un universel latéral dont nous faisons l’acquisition par 
l’expérience ethnologique, incessante mise à l’épreuve de soi par 

l’autre et de l’autre par soi. Il s’agit de construire un système de 
référence général où puisse trouver place le point de vue de 

l’indigène, le point de vue du civilisé, et les erreurs de l’un sur 
l’autre, de constituer une expérience élargie qui devienne en 
principe accessible à des hommes d’un autre pays et d’un autre 

temps. L’ethnologie n’est pas une spécialité définie par un objet 
particulier, les sociétés « primitives » ; c’est une manière de penser, 

celle qui s’impose quand l’objet est « autre », et exige que nous 
nous transformions nous-mêmes4. 

 

Dans cet extrait, le lecteur constatera tout d’abord que Merleau-
Ponty déconstruit l’institution sociale, avec ce qu’elle comporte 

comme pesanteurs et illusions, par l’invitation au voyage. C’est un 

appel au dépaysement qu’il lance ainsi, afin de montrer combien 

la structure de notre « être social » n’est pas fixée une fois pour 
toutes. C’est pourquoi il estime que la méthode objective (la 

position surplombante) est naïve. Car elle oublie que l’être social 

émerge d’un Être plus large dont il fait toujours déjà partie. Il 

propose donc de passer d’un « universel de surplomb » à un 
« universel latéral ». Rappelons à toutes fins utiles que chez notre 

auteur, la latéralité se pose comme antithèse à la frontalité 

caractéristique de la méthode objective. En effet, alors que la 

méthode objective survole l’expérience à partir d’une conscience 
pure, la latéralité traduit plutôt le fait que la conscience est 

assujettie à l’expérience qui l’englobe.  

 
4. Maurice Merleau-Ponty, « De Mauss à Claude Lévi-Strauss », Signes, 

Paris, Gallimard, 1960, 193. 



 

 410 

C’est ainsi que l’ethnologie, en tant qu’expérience de la diversité 

humaine, apparaît au phénoménologue comme une voie 

pertinente pour accéder à un « universel latéral ». Ainsi, Merleau-

Ponty comprend l’universalité latérale comme une expérience 
intersubjective, une mise à l’épreuve réciproque de soi par autrui 

et de l’autre par soi. Si bien qu’il s’agit de saisir l’universel comme 

un concert des particularités sur le socle d’une humanité partagée 

où autrui est considéré pour lui-même dans « un système de 
référence général » où puisse trouver place « le point de vue de 

l’indigène, le point de vue du civilisé, et les erreurs de l’un sur 

l’autre5 ».  

 
Par « erreurs de l’un sur l’autre », il convient donc d’entendre 

qu’un universel de surplomb s’appuie sur une conception fixiste 

de l’altérité, tandis que la possibilité de l’erreur qui incombe à la 

latéralité interdit tout fixisme. 
 

Ainsi, l’universel merleau-pontien renvoie à son concept de 

« chair », entendu comme la dimension commune de l’expérience 
de l’Être. L’auteur semble le suggérer ici lorsqu’il parle de 

l’universel latéral comme d’« un système général de référence » où 

toutes les perspectives du rapport à l’Être sont prises en compte. 

Même si la démarche du phénoménologue n’est pas d’abord 
éthique, il nous semble que son attention envers les humanités 

non européennes ressemble bien à une posture éthique dans la 

mesure où il parle du cheminement vers l’universel latéral comme 

d’une « exigence » : il « exige que nous nous transformions nous-
mêmes ».  

 

La démarche de Merleau-Ponty consistant à penser l’universel, et 

non pas objectivement, est intéressante pour deux raisons :  
 

1. Parce que nos vécus peuvent être vécus par autrui, 

l’identification devenant possible, ce qui constitue une barrière à la 

violence de l’universel de surplomb.  
2. Puisque l’« être social » est instable, l’universel est pour ainsi 

dire le lieu du dialogue des particuliers. 

 
5. Maurice Merleau-Ponty, « De Mauss à Claude Lévi-Strauss », Signes, 193.  



 

 411 

La philosophie politique :  
universel réitératif et universel impur 
 
 

Nous nous intéresserons ici aux philosophes américain Michaël 
Wazler et français Étienne Balibar. Le premier a forgé le concept 

d’« universel réitératif » tandis que le second parle 

d’« universel impur ». Leurs travaux portent pour la plupart sur 

des thématiques propres à la philosophie politique. Pour le 
philosophe étatsunien Charles Larmore, cette discipline peut se 

définir « comme une partie de la philosophie morale, dont la visée 

est de faire ressortir les principes de la société idéale »6. Comme 

nous le verrons, c’est dans cette ligne programmatique que se 
situent nos deux auteurs. 

 

Chez M. Wazler, la recherche de cette société idéale est thématisée 

à travers le concept d’« universel réitératif ». Très proche de 
l’universel latéral merleau-pontien, cette notion s’oppose au 

dualisme frontal qui caractérise les discussions autour de 

l’universalisme et du particularisme. Ainsi, dans un célèbre article 

intitulé « les deux universalismes »7, l’auteur prend une position 
qui échappe aux oppositions classiques. Il suggère « qu’il existe un 

autre universalisme, d’une variété non reconnue, qui circonscrit et 

peut-être même aide à comprendre l’appel au particularisme 
moral »8, laissant suggérer que la formulation d’un concept 

d’universel réitératif est un plaidoyer en faveur du particularisme, 

sans que ce dernier soit un exclusivisme. Pour défendre sa 

position, Wazler considère un exemple de particularisme, le 
judaïsme, qui selon lui a donné lieu à deux universalismes : 

l’universalisme de surplomb relayé par le christianisme et 

l’universalisme réitératif qui considère que les bienfaits du Dieu 

d’Israël se répètent dans les histoires des autres peuples.  

 
6. Charles Larmore, Brown University, « Qu’est-ce que la philosophie 

politique ? Actes du colloque étudiant de philosophie pratique. Normes, 
action et institutions », 13. Revue Phares [en ligne], consulté le 07/10/2022 
https://revuephares.com/wp-content/uploads/2013/09/Phares-X-02-
Charles-Larmore.pdf. 

7. Michael Wazler, « Les deux universalismes », Esprit, 187, décembre 1992, 
114-133.  

8. Michael Wazler, « Les deux universalismes », 114.  



 

 412 

Pour mieux comprendre cette approche, il n’est pas inutile de 

s’arrêter sur le premier universel dont traite Wazler, c’est-à-dire 

l’universel de surplomb. Selon l’auteur, cette notion affirme le 

« triomphe de la singularité religieuse et morale »9. Le judaïsme 
comme le christianisme en sont les vecteurs historiques. En 

partant du texte biblique, l’auteur montre que ces deux religions 

monothéistes défendent l’unicité de Dieu de façon surplombante. 

La vérité dont se réclament ces religions s’impose à tous. Ainsi, la 
proposition « le Christ est mort pour nos péchés peut être adressée 

à n’importe qui, n’importe où, et sera toujours vraie ». Il n’est donc 

pas étonnant, selon Wazler, que cet universalisme ait inspiré 

l’œuvre civilisatrice des puissances occidentales. Ceci dit, 
l’universel de surplomb suppose un centre qui s’observe dans ce 

qu’il convient d’appeler « un schéma commun aux universalismes 

de surplomb ». Selon ce schéma : 
 

Les serviteurs de Dieu se tiennent au centre de l’histoire et forment 

le courant central, tandis que les histoires des autres sont autant de 
chroniques de l’ignorance et des conflits dépourvus de sens. En un 

sens, ils n’ont pas d’histoire — comme dans la conception 
hégéliano-marxiste — puisque rien de significatif dans l’histoire 
du monde ne leur est arrivé. Rien de significatif dans l’histoire du 

monde ne leur arrivera jamais sauf dans la mesure où ils 

s’approchent et se mêlent au courant dominant10. 
 

Les arguments en faveur de l’universel de surplomb trouvent ici 

leur justification à partir d’un double point de vue. L’un concerne 
la responsabilité des « serviteurs de Dieu » qui occupent une 

position centrale. Chez le prophète Isaïe, par exemple, rappelle 

Wazler, Israël est considéré comme la « lumière des nations » 

(Is 49, 6 et 42, 6). Le second, quant à lui, considère que l’histoire 
d’Israël a un sens que toute l’humanité doit suivre sans exception. 

Autrement dit, l’universel de surplomb est un hégémonisme qui, 

en niant le particulier, ignore qu’il est lui-même un certain 

particulier qui, à un moment de l’histoire, a pris le dessus sur les 
autres.  

 

 
9. Michael Wazler, « Les deux universalismes », 116. 
10. Michael Wazler, « Les deux universalismes », 116. 



 

 413 

Après avoir ainsi présenté dans une perspective critique ce 

premier universalisme, M. Wazler expose son concept 

d’universalisme « réitératif ». À partir d’un extrait du prophète 

Amos, il montre que le Dieu d’Israël réitère de façon différente son 
action salutaire chez les autres peuples : « Enfants d’Israël, vous 

êtes à moi, mais les enfants des Éthiopiens ne m’appartiennent-ils 

pas aussi ? J’ai tiré Israël d’Égypte. Mais n’ai-je pas tiré aussi les 

Philistins de la Cappadoce et les Syriens de Cyrène » ?11  D’après 
cet extrait, l’action de Dieu transcende les frontières d’Israël. Elle 

est « réitérée » chez d’autres peuples, que le Dieu d’Israël 

considère aussi comme siens. Ce qui apparaît ainsi universel c’est, 

d’une part, la certitude que l’expérience humaine est diverse, et 
que l’action divine se fait selon des modalités propres à chaque 

situation historique particulière, d’autre part. 

 

L’universel réitératif se distingue ainsi de l’universel de surplomb 
par « son attention au particularisme et au pluralisme. Nous 

n’avons aucune raison de penser que l’exode des Philistins et des 

Syriens est identique à celui d’Israël, ou qu’il s’achève en une 
même alliance, ou même que les lois des trois peuples sont ou 

doivent être les mêmes »12.  La distinction est ici clairement 

marquée. À la différence du surplomb qui suppose un point de 

départ unique qui essaime partout où il y a une altérité différente 
culturellement ou historiquement, la réitération suppose que 

l’histoire de l’humanité est tissée de particularismes qui en 

constituent la toile de fond.  

 
Cela signifie que si une certaine vision du monde doit en inspirer 

une autre, cela se ferait par le moyen d’une réception propre, 

créative et inventive. Wazler le résume en des termes clairs 

lorsqu’il soutient que « l’universalisme de réitération dérive en 
partie d’une certaine conception de ce que signifie avoir une 

histoire à soi »13. Cette proposition décisive a comme enjeu relatif à 

l’universel réitératif, la tolérance en tant que facteur essentiel de 

paix. Ce qui est favorable à la construction d’un monde où les 
différences sont assumées et respectées.  

 
11. Amos 9, 7 cité par Maurice Wazler, « Les deux universalismes », 117. 
12. Maurice Wazler, « Les deux universalismes », 118. 
13  Maurice Wazler, « Les deux universalismes », 119. 



 

 414 

Les développements précédents montrent ainsi que le concept 

d’universel, en plus d’être suspect, n’est pas fixe et convoque 

toujours à une discussion qui requiert nécessairement que soient 

prises en compte les conditions d’un dialogue fructueux. Une de 
ces conditions serait certainement de sortir d’une conception 

« pure »14 de l’universel. C’est vers cette voie que le philosophe 

Étienne Balibar oriente son approche de la problématique de 

l’universalisme.  
 

Dans une série d’essais et conférences rassemblés sous le titre Des 

universels, il introduit son propos en relevant que l’universel est 

une notion équivoque. Il ajoute que cette notion qui est 
aujourd’hui chaudement disputée ne saurait être univoque, elle 

doit être pluralisée, ou plutôt différenciée pour deux raisons dont 

l’ensemble fait une dialectique sans fin préétablie : d’une part, 

toute énonciation de l’universel (par exemple, les « droits de 
l’homme ») est située dans un cadre géographique et historique 

(qu’on peut appeler civilisation) qui l’affecte dans sa forme et son 

contenu ; d’autre part, l’énonciation de l’universel n’est pas tant un 
facteur d’unification des êtres humains que de conflit entre eux et 

avec eux-mêmes. Disons qu’elle unit en divisant15. 
 

Dans cet extrait, l’auteur relève tout d’abord l’équivocité de la 

notion d’universel et la dispute qu’elle suscite conséquemment. 

Or, si telle est la condition de l’universel, Balibar estime qu’elle 

doit être affranchie des totalitarismes et « être pluralisée ». Dès lors, 
l’universel serait enclin à ce qu’on pourrait appeler, en termes 

nietzschéens, une « généalogie », pour dire que nos concepts, y 

compris donc, l’universel, ne sont pas des réalités anhistoriques, 

mais émergent dans des contextes qu’il faut établir pour en avoir 
une juste conception, une conception humaine. Ainsi, pour 

justifier la nécessité d’une approche de l’universel au pluriel ou en 

termes de différence, notre auteur parle de « dialectique sans 

fin préétablie ».  

 
14. Sur cette façon de qualifier le propos de Balibar, nous suivons la lecture 

de Patrick Maniglier, « L’universel contrarié », Étienne Balibar, Des 
universels. Essais et conférences, Paris, Galilée, 2016 ; Critique, n° 833, 
Octobre 2016, 772-788.  

15. Étienne Balibar, Des universels. Essais et conférences, 9. 



 

 415 

Cette proposition qui sonne comme une mise en garde contre 

toute téléologie de l’universel a pour rôle de rappeler que la 

contingence historique est toujours au cœur de toute formulation 

de l’universel. 
 

L’orientation marxienne de Balibar se traduit ici en ce que l’auteur 

porte une certaine attention aux conditions historiques de la 

formulation de l’universel. Cet intérêt sert à la compréhension des 
causes de « conflits » et d’« unification ». C’est d’ailleurs pourquoi, 

parlant des « droits de l’homme », il évoque aussi la géographie, 

l’histoire et la civilisation. L’équivocité de l’universel tiendrait 

donc à l’ambiguïté de ses effets : il « unit en divisant ». Au lieu 
donc de postuler une thèse à travers le titre « Des universels », 

l’auteur dit au contraire poser une question16. Y a-t-il un ou des 

universels ? Pour Balibar, il n’y a pas d’ambiguïté. Il y en a 

nécessairement plusieurs, qui eux-mêmes s’entendent en plusieurs 
sens, c’est-à-dire se divisent, et dont la série n’est pas achevée, 

parce que nous-mêmes sommes des « universels », à chaque fois 

singuliers dans le rapport par définition malaisé que nous 
entretenons avec les formes, les institutions, les discours et les 

pratiques qui nous inscrivent sur la frontière des communautés 

dont nous recevons nos mots et nos places17.  

 
Ce que nous pouvons retenir ici, c’est l’idée que les polémiques 

autour de l’universel se fondent sur une difficulté structurelle : il 

est difficile de s’accorder sur un sens de l’universel. Est-ce pour 

dire que dans son principe même, l’énonciation de l’universel est 
toujours déjà problématique ? Pourquoi l’auteur parle-t-il en 

termes de nécessité ? À notre avis, ces questions permettent de 

comprendre pourquoi l’universel balibarien est qualifié 

d’« universel impur ». Pour tenter d’y répondre, il faut tout 
d’abord remarquer que le discours du philosophe français insiste 

sur le fait que l’universel est un concept construit qui se 

transforme et se refonde en permanence18. C’est pourquoi il est 

aussi le « lieu de la lutte contre la violence structurelle et la 

 
16. Étienne Balibar, Des universels. Essais et conférences, 11. 
17. Étienne Balibar, Des universels. Essais et conférences.  
18. Étienne Balibar, Des universels. Essais et conférences, 13. 



 

 416 

violence qu’elle induit »19. Dès lors, le travail de Balibar porte une 

attention particulière aux formes dans lesquelles l’universel se 

décline.  

 
L’enjeu d’une telle attention tiendrait à deux faits. Selon Patrick 

Maniglier, il existe tout d’abord chez Balibar « la conscience de 

l’impossibilité de séparer l’universel du singulier d’une manière 

simple ». Ensuite, à la différence des autres auteurs, Balibar 
« refuse à la philosophie le pouvoir de conclure »20. Car il ne s’agit 

pas de choisir un camp, celui de l’universel ou celui du particulier. 

Il est plutôt question chez Balibar d’inviter les contemporains à la 

méditation des questions suivantes chaque fois que l’universel est 
en discussion : « quel universalisme proposez-vous ? Comment 

comptez-vous faire ? Quelle phrase nous donnez-vous » ? Il y a là 

une thèse forte selon laquelle l’universel nous pose toujours une 

question ontologique, une question méthodologique et une 
question de traduction. L’universel balibarien est donc un 

« universel impur » parce qu’il refuse l’hégémonie, n’affirme rien 

d’anhistorique, mais livre l’universel aux mains des hommes. 
C’est au cœur de l’histoire de ces derniers que se traduit 

l’universel soit en surplomb, soit en un millefeuille de concepts 

véhicules d’une relation respectueuse de l’alter ego dans sa 

particularité.  
 

 

Les études postcoloniales :  
un universalisme de la traduction 
 

Si donc l’histoire est le lieu de la traduction de l’universel, les 

« études postcoloniales » sont un des lieux où la traduction prend 

toute son importance. Parmi les figures représentatives du 
postcolonialisme, on compte le philosophe sénégalais Souleymane 

Bachir Diagne21. Avant d’exposer sa notion d’« universel de la 

 
19. Étienne Balibar, Des universels. Essais et conférences, 18. 
20. Patrick Maniglier, « L’universel contrarié », Étienne Balibar, Des 

universels. Essais et conférences ; Critique, n° 833, Octobre 2016, 778-779. 
21. Nous suivons ici Souleymane Bachir Diagne, Jean-Loup Amselle, En 

quête d’Afrique (s). Universalisme et pensée décoloniale, Paris, Albin Michel, 
2018. 



 

 417 

traduction », rappelons brièvement en quoi consiste le 

postcolonialisme. 

 

D’après Anthony Mangeon22, le postcolonialisme est un courant 
« théorique et critique ». Il s’agit, d’une part, selon notre auteur, de 

comprendre comment l’expansion coloniale porte « un discours 

sur l’autre qui l’a rapidement enfermé dans une différence radicale 

avec le monde occidental ». D’autre part, et comme dans un geste 
retour, il est question de voir « comment cet autre a répondu aux 

Occidentaux, dans les langues et les genres discursifs (littérature, 

histoire, philosophie…) que ce dernier lui avait imposés, pour 

élaborer à rebours une image critique du monde européen »23. 
 

À travers le concept d’un « universel de la traduction », c’est donc 

la conception européo-centrée de l’universel que veut critiquer 

Souleymane Bachir Diagne,. L’auteur dénonce lui aussi 
l’universalisme de surplomb ou hégémonique pour son 

« identification abusive » de l’universel avec l’Europe. Il exploite 

ainsi le concept merleau-pontien d’universel latéral qu’il qualifie 
de postcolonial et qui « ne peut advenir que dans l’horizontalité 

des relations entre les cultures et les langues »24. L’enjeu de la 

traduction serait donc de garantir le dialogue entre les langues et 

les cultures. Autrement dit, à la suite de Balibar, la traduction 
serait un vecteur de latéralité (de traduction généralisée) si, et 

seulement si, les cultures et les langues ne fonctionnent pas 

comme des monades, la singularité des individus étant respectée, 

l’incompréhension ou le différend rendus envisageables25. 
D’ailleurs Jean-Loup Amselle dans un échange épistolaire avec le 

philosophe sénégalais rappelle très justement que la traduction 

n’est possible que dans un monde décentralisé, c’est-à-dire où 

l’altérité est respectée. 

 
22. Ces définitions viennent de sa préface à l’œuvre de Souleymane Bachir 

Diagne, Jean-Loup Amselle, citée dans la note précédente. 
23. Souleymane Bachir Diagne, Jean-Loup Amselle, En quête d’Afrique (s). 

Universalisme et pensée décoloniale, 10. 
24. Souleymane Bachir Diagne, « Penser l’universel avec Étienne Balibar » 

[en ligne], www.cairn.info/revue-raison-publique1-2014-page-15-htm, 
19. (consulté, le 10 octobre 2022). 

25. Souleymane Bachir Diagne, « Penser l’universel avec Étienne Balibar », 
20. 

http://www.cairn.info/revue-raison-publique1-2014-page-15-htm


 

 418 

Sur la base de ce respect, l’universalisme de la traduction s’attache 

au fait qu’il y a du génie dans toutes les cultures. Dès lors, le 

postulat colonial selon lequel « la langue impériale s’impose 

comme l’incarnation de la Raison et les parlers indigènes définis 
de façon négative »26 tombe en désuétude. Ce que Bachir Diagne 

propose avec l’universel de la traduction, c’est l’idée que la 

traduction est le lieu de l’intersubjectivité. Elle est « la langue des 

langues » (Ngugi wa Thiong’o).  
 

 

Mettre en dialogue nos différences  

 
Au cœur de la philosophie contemporaine, la question du rapport 

entre l’universel et le particulier porte en soi celle du rapport avec 

une altérité reconnue comme alter ego. Selon les différents 

philosophes étudiés, une constante émerge. Les philosophies 
contemporaines de l’universel sont moins dogmatiques que 

critiques. Toute prétention à un universel de surplomb s’avère 

ainsi suspecte. L’universel est « vraiment universel » quand les 
humains mettent en dialogue leurs différents systèmes de 

référence et communiquent toujours mieux. Car l’universel, c’est 

la perle rare que la communauté des particuliers doit rechercher 

pour sa survie.  
 

Notre monde globalisé n’étant pas une somme d’insularités, il 

conviendrait de distinguer entre une exposition unilatérale de 

l’universel et une visée réciproque de ce dernier. Il y a des valeurs 
partagées et l’universel fait sens quand il se rappelle être un 

particulier autour duquel se rassemble la communauté des 

humains.  

 
 

Landry N’nang Ekomie  

 

 

 
26. Souleymane Bachir Diagne, Jean-Loup Amselle, En quête d’Afrique (s). 

Universalisme et pensée décoloniale, 69. 



 

 419 

 

 

 

 
 

   

 

 

 

Lucien Legrand 
 

 

 
 

our Paul, « Il n’y a ni Juif ni Grec, il n’y a ni esclave ni 

homme libre, il n’y a ni homme ni femme, car tous vous ne 

faites qu’un dans le Christ Jésus ». Cette déclaration à 
l’emporte-pièce de l’apôtre en Gal 3, 28 résonne comme 

l’intonation d’une Internationale chrétienne. Elle semble proclamer 

un universalisme qui gomme toute distinction et toute identité 

nationale, sociale ou genrée.  
 

Ce langage était dans l’air du temps. Il était porté particulièrement 

par le stoïcisme, philosophie à la mode au début de l’ère 

chrétienne, relayé par les rhéteurs qui gagnaient leur vie en 
popularisant une idéologie généreuse universaliste. Un texte de 

Sénèque1, contemporain de Jésus et de Paul, résume cet idéal :  
 

Il existe un plan de république […] qui remonte à Zénon, 
fondateur de l’École stoïcienne. Cette organisation tend à un seul 

but capital […] Il veut que nous regardions tous les hommes 
comme autant de concitoyens et de membres d’un même état ; 
qu’il n’y ait qu’un même genre de vie, qu’un même ordre […] Un 

 
1.  Lucius Annaeus Seneca, né à Cordoue vers le début de l’ère chrétienne, 

mort en 65. 

P 



 

 420 

tel plan, sous la plume de Zénon, est un rêve, une utopie […] Mais 
Alexandre adjoint l’application à la théorie. Il n’a pas voulu, bien 
qu’Aristote le lui conseillât, traiter les Grecs en rois, les Barbares en 

despotes […] Il crut qu’il était envoyé de Dieu avec la mission 
d’organiser tout, de concilier tout dans l’univers. […] Il semblait 

que dans une même coupe amicale il voulût confondre les 
existences, les mœurs, les mariages, les manières de vivre. Son mot 
d’ordre était que tous regardassent l’univers entier comme une 

patrie […] Les Grecs et les Barbares ne durent plus être désormais 
distingués les uns des autres par la chlamyde, le bouclier, le 

cimeterre […] Une communauté parfaite était adoptée pour les 
vêtements, pour la table, pour les mariages, pour la manière de 
vivre2.   

 

Universalisme théorique de Zénon, mise en œuvre par Alexandre. 

Universalisme intégral nivelant toute spécificité identitaire, 
l’habillement, l’armement, les mœurs et la manière de vivre. Les 

campagnes-éclairs d’Alexandre réalisèrent cette utopie dans une 

certaine mesure avec l’avènement de l’hellénisme. Mais les 

spécificités continuèrent à s’affronter et, dans leurs guerres de 
succession, les Diadoques d’Alexandre furent loin de se mettre à 

boire « dans la même coupe amicale ». 

 

Qu’en est-il de Paul ? Ne faisait-il qu’emboîter le pas à l’idéalisme 
de Zénon et des Stoïciens ? Est-ce que sa déclaration aux Galates 

signifie qu’il pensait lui aussi à une « communauté parfaite » 

supprimant les différences ethniques, sociales et genrées ? Paul 

était-il le rêveur utopique qui niait toute identité ? Il faut y 
regarder de plus près. 

 

 

Contexte et Structure 
 

Il faut d’abord situer ce texte.  Le contexte général en est la teneur 

de la lettre aux Galates. Une communauté d’origine païenne 

amenée par Paul à la foi s’est laissé séduire par des chrétiens issus 
du judaïsme, qui leur ont donné à croire que la circoncision et 

l’observation de la Torah étaient requises pour appartenir au 

Peuple de Dieu. Or Paul leur avait enseigné l’Évangile de la liberté 

 
2. Sénèque, De la fortune d’Alexandre 1, 6. 



 

 421 

chrétienne : ce n’est pas la Loi qui sauve, mais « la foi de Jésus 

Christ » (2, 16)3. Le retour à la Loi rétablit la division entre l’Israël 

selon la chair (6,12-13) et les autres croyants. Or, vous tous, vous 

êtes, par la foi, fils de Dieu en Jésus Christ. Oui, vous tous qui avez 
été baptisés en Christ, vous avez revêtu Christ. 

 

Il n’y a plus ni Juif ni Grec ; il n’y a plus ni esclave ni homme libre ; 
il n’y a plus l’homme et la femme ;  

car tous, vous n’êtes qu’un en Jésus Christ. Et si vous appartenez 
au Christ, c’est donc que vous êtes la descendance d’Abraham ; 
selon la promesse, vous êtes héritiers (Ga 3, 26-28). 

 

Le baptême qui unit au Christ (vv 26-27) et l’unité dans le Christ 
(v 28b-29) encadrent la déclaration universaliste. 

 

En fait, cette déclaration déborde de son cadre contextuel. La 

logique de l’argument et de toute l’épître ne demandait de 
souligner que la fusion des deux constituants du peuple chrétien. 

La référence aux hommes libres et aux esclaves et encore moins à 

l’homme et à la femme n’était pas appelée par la teneur du débat. 

On peut remarquer d’ailleurs que les versets 27-28 portent les 
marques d’une insertion.  

 

Le verset 29 coulerait très bien à la suite du v. 26 : « Vous êtes tous 
fils de Dieu, par la foi, dans le Christ Jésus… Mais si vous 

appartenez au Christ, vous êtes donc la descendance d’Abraham, 

héritiers selon la promesse » (Ga 3, 26-29). C’est donc l’opinion 

d’un bon nombre de commentateurs que la séquence des vv 27-28 
représente une catéchèse baptismale antérieure à la composition 

de la lettre et que celle-ci ne fait que rappeler. 
 

Quoi qu’il en soit, l’universalisme du texte n’est pas fondé sur une 

base philosophique telle que l’unité de nature, commune à tout le 

genre humain. C’est l’expression de la grâce jaillissant de 

l’expérience du baptême qui, par l’Esprit, fait entrer dans la 
communauté de la Nouvelle Alliance. 

 
3. Ce n’est pas ici le lieu d’entrer dans le débat sur ce que signifie « la foi de 

Jésus-Christ » : foi en Jésus Christ ou foi de Jésus-Christ, l’obéissance du 
Christ au Père, obéissance qui rendit juste la multitude (Rm 5, 19). Voir la 
note de la TOB.  



 

 422 

Quelques précisions 
 

 

Il convient maintenant de préciser le sens des termes-clés qui 
commandent la compréhension du texte. « Il n’y a plus (ouk eni) », 

dit l’Apôtre. La déclaration est au présent et toute la péricope 

restera au présent et se conclura au présent : « vous êtes un dans le 

Christ ». Comme le souligne Betz, « il est significatif que Paul ne 
fait pas ces déclarations comme des idées utopiques ou des 

exigences éthiques, mais comme des faits réalisés »4. La pensée de 

Paul ne suit pas une ligne philosophique qui partirait de la nature 

humaine et il n’en déduit pas une image idéalisée de ce que 
devrait être une structure sociale parfaite. Il décrit les changements 

qui, de fait, s’établissent dans les rapports mutuels dans la 

communauté de ceux qui, « baptisés dans le Christ », sont devenus 
« un dans le Christ ». Il ne fait pas un rêve ; il rappelle aux Galates 

ce qui s’est passé parmi eux. Mais, comme insiste Betz, « la 

question reste de ce qu’il faut entendre par ce présent : “vous êtes” 

[…] Quelle est la réalité de cette affirmation ? »5 De quel déni 
s’agit-il dans ce déni répété emphatiquement par trois fois ? Paul 

nie-t-il l’existence même de spécificités juive et grecque pour 

ravaler la variété des cultures au plus petit dénominateur 

commun ? Rejette-t-il l’institution de l’esclavage ? Envisage-t-il, à 
la façon des gnostiques, l’émergence de générations androgynes ? 

Ou plutôt rejette-t-il le genre de relations existant entre les 

différents groupes sociaux ? Se place-t-il dans une perspective 

ontologique ou relationnelle ? Fait-il de la philosophie ou parle-t-il 
en prophète ? Chaque binôme doit être considéré séparément. 

 
Ni Juifs ni Grecs 
 

Pour ce qui est du binôme Juifs-Grecs, faut-il comprendre que 

Paul voulait effacer toute distinction entre Juifs et les autres ? Cela 

irait à l’encontre de tout ce que Paul dit et fit. Il traite 
particulièrement du statut relatif d’Israël et des Gentils en Rm 9-

11. Paul demeure viscéralement attaché à son peuple :  
 

 
4. Hans Dieter Betz, Galatians. A Commentary, Hermeneia, Philadelphia, 

Fortress Press, 1979, 189. 
5. Hans Dieter Betz, Galatians.  



 

 423 

Je dis la vérité dans le Christ, je ne mens point — ma conscience 
m’en rend témoignage dans l’Esprit saint —, j’éprouve une grande 
tristesse et une douleur incessante en mon cœur. Car je 

souhaiterais d’être moi-même anathème, séparé du Christ, pour 
mes frères, ceux de ma race selon la chair, eux qui sont Israélites, à 

qui appartiennent l’adoption filiale, la gloire, les alliances, la 
législation, le culte, les promesses et aussi les patriarches, et de qui 
le Christ est issu selon la chair, lequel est au-dessus de tout, Dieu 

béni éternellement ! Amen (Rm 9, 1-5). 

 

Sa position est claire. Israël est et demeure le tronc ; les Nations 
sont des branches qui viennent s’y greffer (11, 16-18). Israël garde 

le privilège d’être les prémices : « ils sont, selon l’Élection, chéris à 

cause de leurs pères. Car les dons et l’appel de Dieu sont sans 

repentance (Rm 11, 28-29). S’il est bien « l’apôtre des païens », c’est 
avec l’espoir d’exciter la jalousie de ceux de son sang et d’en 

sauver quelques-uns (Rm 11, 14). Le but ultime de la stratégie 

paulinienne est que ‘tout Israël soit sauvé, comme il est écrit : De 

Sion viendra le Libérateur, il ôtera les impiétés du milieu de Jacob 
(Rm 11, 26). « Ni Juif ni Grec » ne signifie donc pas que l’identité 

juive va se dissoudre. Ce n’est pas une formule qui serait basée sur 

le principe d’égalité de la race humaine à partir d’une tabula rasa. Il 

n’y a pas de tabula rasa pour Israël. « La parole de Dieu n’a pas été 
mise en échec ». Les promesses sont irréversibles (9, 6-13) même si 

elles ont été accomplies à la façon des « jugements insondables » et 

des « voies impénétrables de Dieu » (Rm 11, 33). 

 
Ni hommes libres ni esclaves 

 

Pour ce qui est de l’antithèse entre hommes libres et esclaves, Paul 

parle d’une institution malheureusement très répandue dans 

l’Antiquité et discutée par les philosophes. D’une part, la position 
conservatrice était défendue par Aristote. Pour lui, parmi les êtres 

humains, « quand on est inférieur à ses semblables autant que le 

corps l’est à l’âme et la brute à l’homme, […] on est esclave par 

nature » (Politique, 1254 b, 13) ;  « Il est donc évident que certains 
hommes sont par nature, les uns libres, les autres esclaves, 

l’esclavage étant pour ces derniers à la fois avantageux et juste » 

(Politique 1255 a). Il reconnaît cependant que « d’autres au 

contraire prétendent que le pouvoir du maître est contre nature » 



 

 424 

(1253 b, 3). Et il ajoute : « on nierait difficilement que l’opinion 

contraire renferme aussi quelque vérité » (1255 a, 16). Avec le 

stoïcisme, au temps de Paul, cette opinion contraire devint 

prédominante. Ainsi, entre autres, Sénèque : 
 

Tu diras : quoi ? Ce ne sont que des esclaves ? Mais ce sont des 

êtres humains. […] Ce sont des esclaves, mais ce sont des amis 
respectés. Ils sont nos compagnons […] Dis-toi bien que cet être 

que tu appelles un esclave est issu de la même souche que toi-
même […] Quant à moi, je les regarde en fonction non pas de leur 
occupation, mais de leur moralité6.   

 

Mais ces belles déclarations n’avaient aucun effet pratique sur la 

vie sociale. Comme solution concrète, les philosophes ne 
pouvaient qu’intérioriser le rêve de liberté. La vraie liberté est la 

liberté intérieure. Ainsi l’homme libre peut être esclave de ses 

passions et l’esclave jouir intérieurement d’une liberté réelle. C’est 

cette attitude que représenta Épictète, esclave lui-même :  
 

Un être jouissant de cette paix qui a été proclamée non par César, 

mais par Dieu par l’intermédiaire de son verbe, ne suffit-il pas à 
lui-même quand il est seul ? Il regarde et pense en lui-même : 
« Maintenant aucun mal ne peut m’arriver ; il n’y a plus pour moi 

de brigand ni de tremblement de terre ; tout est plein de paix et de 
tranquillité »7.  

 

C’est dans la même position que se trouvait Paul. Il ne pouvait 

imaginer que les groupuscules chrétiens de Corinthe ou d’Éphèse 
puissent changer la société gréco-romaine. Il s’adressait à des 

croyants qui lui posaient des questions pratiques et il s’efforçait de 

donner une réponse pratique. Il eut deux fois l’occasion de le 

faire8. 
 

L’une se rapporte au problème que lui posa le cas d’Onésime. Les 

opinions sont partagées sur la nature exacte de ce cas9. L’opinion 

 
6. Sénèque, Lettre à Lucilius, 47. 
7. Épictète, Entretiens, III 13, 12-13. 
8. On s’en tiendra au corpus des lettres authentiques en omettant Col 3, 22-

41, Ep 5, 5-9, 1 Tim 6, 1-2 ; Tt 2, 9-13, textes généralement considérés 
comme « deutéro-pauliniens », écrits dans la mouvance paulinienne sans 
venir de sa propre main.   

9. On trouvera un bon résumé des opinions dans Camille  Focant, Les lettres 
aux Philippiens et à Philémon, Paris, Cerf, 2015, 211-215. 



 

 425 

dominante continue à voir, chez Onésime, un jeune esclave fugitif 

que Paul rencontra en prison où il « l’engendra » à la foi (v. 10). 

Paul connaissait bien le maître d’Onésime, Philémon, membre 

important de la communauté de Colosses. Paul renvoie le jeune 
converti à son maître avec un mot de recommandation où il invite 

le maître lésé à recevoir le fugitif « non plus comme un esclave, 

mais comme bien mieux qu’un esclave : un frère bien-aimé. Il l’est 

tellement pour moi, combien plus le sera-t-il pour toi, et en tant 
qu’homme et en tant que chrétien » (Phm 1, 16). Paul ne met pas 

en cause l’institution de l’esclavage. Il invite à la transformer de 

l’intérieur par la puissance de l’amour fraternel. La situation est la 

même que dans le cas d’Épictète. On ne peut rien changer au 
poids des institutions. Mais la motivation diffère. Pour l’esclave 

philosophe, la liberté intérieure va l’isoler dans l’atmosphère 

raréfiée d’un héroïsme élitiste. Pour Paul, il faut entourer l’esclave 

d’un climat d’amour : « C’est au nom de l’amour que je t’adresse 
cette requête » (v 9) et l’amour pose au gros propriétaire terrien le 

défi d’une conversion radicale dans ses rapports avec ce qu’il 

considérait comme son cheptel humain. 
 

L’autre référence à l’esclavage en 1 Co 7, 21 se situe dans un 

contexte qui invite chacun à « continuer à vivre dans la condition 

où l’a trouvé l’appel du Seigneur » (7, 20. 24). La formulation est 
ambiguë. « Étais-tu esclave quand tu as été appelé ? Ne t’en soucie 

pas ; mais si tu peux devenir libre mallon Chrēsai ». Littéralement 

les mots grecs signifient : « fais-en plutôt l’usage » ce qui peut se 

comprendre de deux façons opposées. Soit, « profite de l’occasion 
qui t’est offerte de te libérer » ; soit, au contraire, comme le traduit 

la TOB, « au contraire, alors même que tu pourrais te libérer, mets 

plutôt à profit ta condition d’esclave »10. On aimerait pouvoir opter 

pour la première interprétation et voir en Paul un pionnier de 
l’anti-esclavagisme. Mais le contexte et la tournure de la phrase 

favorisent l’autre traduction : « tout en acceptant la situation où tu 

te trouves, tâche d’en tirer le meilleur parti ». C’est une réponse 

assez semblable à celle d’Épictète, une invitation à intérioriser la 

 
10. De même la BJ et le Nouveau Segond. Mais l’ancien Segond avait : « si tu 

peux devenir libre, profites-en plutôt » ainsi dit aussi la Bible en Français 
courant « Si une occasion se présente pour toi de devenir libre, profites-
en » (1 Co 7, 21).  



 

 426 

liberté. Mais la motivation diffère. Pour le stoïcien, il s’agit de se 

dominer par un détachement draconien qui isole le philosophe 

dans l’atmosphère raréfiée d’un héroïsme élitiste. Pour Paul, la 

liberté se réalise dans un acte d’oblation, pour « appartenir au 
Christ » (Ga 3, 29) et se mettre, « par l’amour, au service les uns 

des autres. Car la loi tout entière trouve son accomplissement en 

cette unique parole : tu aimeras ton prochain comme toi-même » 

(Ga 5, 13-14). Ainsi se trouve renversée la relation de domination : 
l’esclave est un « affranchi du Seigneur » et l’homme libre est 

« esclave du Christ » (1 Co 7, 22).  

 

Quoiqu’il en soit de l’interprétation que l’on peut donner à ces 
deux textes, on notera qu’ils sont proportionnellement bien rares 

dans l’ensemble de la correspondance paulinienne. À la question 

de l’esclavage, l’Apôtre n’a pas consacré la réflexion élaborée qu’il 

développe de façon récurrente sur les rapports entre Juifs et 
païens. Il parle rarement de cette question et d’une façon ambiguë, 

ouverte à des interprétations opposées. S’il avait fait campagne 

contre l’esclavage, il l’aurait fait de façon plus nette à l’aide de ces 
formules typées dont il avait le secret. Quand il dit : « ni esclave, ni 

homme libre », Paul ne s’en prend pas à l’institution. Pas plus 

qu’Épictète, il ne pouvait d’ailleurs rien y faire. Il transcende la 

situation en la situant « dans le Christ ». Il ne vise pas à niveler 
l’ordre social en effaçant sa complexité. « Dans le Christ », l’esclave 

est libre et l’homme libre est invité à s’affranchir de ses esclavages 

fonciers. Cette perspective ne manque pas d’incidences sociales 

qui se dégageront au cours de l’histoire. Mais ce serait un 
anachronisme que de demander à l’Apôtre de percevoir tous les 

bouleversements socio-économiques des âges à venir.  

 
Ni homme ni femme 

 
Pour le binôme « mâle-femelle », le rythme binaire est altéré de 

deux façons. D’abord, le couple n’est plus qualifié, comme dans 

les antithèses antérieures, par le genre masculin, mais par le genre 

neutre. Ce n’est pas homme/femme, mais mâle/femelle. De plus, 
les deux binômes précédents étaient reliés par la conjonction « ni » 

(oude). Le binôme « mâle/femelle » l’est par la conjonction « et » 

(kai). Ce n’est pas « ni mâle ni femelle », mais « mâle et femelle ». À 



 

 427 

quoi Paul pensait-il et pourquoi ce double changement de 

construction quand il en vient à mettre en question l’altérité 

« mâle/femelle » ? 

 
On a évoqué l’influence du stoïcisme pour lequel femmes et 

hommes partagent la même nature11. On a aussi vouloir y voir un 

écho du mythe gnostique de l’androgyne : l’humanité primordiale 

aurait été bisexuée et serait appelée à recouvrer cette forme12. Mais 
l’Apôtre n’est pas un philosophe qui spécule sur la nature 

humaine ni un gnostique avant l’heure13. C’est un bon juif, de 

formation rabbinique, familier avec les Écritures. La formule 

« mâle et femelle » avec ses deux termes au neutre et reliés par un 
« et », vient directement de Gn 1, 27 : « mâle et femelle il les 

créa »14. De la même manière, en Mt 19, 4 et Mc 10, 6, Jésus avait 

cité ce texte pour démontrer la supériorité de la loi de Création sur 

la loi de Moïse. Paul, comme Jésus, s’en rapporte à l’ordre de la 
Création : l’altérité des sexes appartient à l’ordre fondamental 

établi par le Créateur : tout ce que Dieu avait fait était « très bon » 

(Gn 1, 31). Paul s’en tient à ce que dit l’Écriture : celle-ci disait déjà 
que les sexes n’étaient pas antithétiques, mais qu’ils étaient plutôt 

l’expression d’une harmonie divine, l’œuvre « très bonne » du 

Créateur, une réflexion de « l’image de Dieu » (Gn 1, 26-27). Il n’est 

plus question d’opposition, mais de relation. Paul, comme Jésus, 
n’oppose pas les genres, mais les voit dans leur complémentarité 

mutuelle.  

 

 
11. Municius Rufus, « Les femmes comme les hommes ont reçu des dieux le 

don de la raison » Stoic Fragments, III, 25. 
12. On retrouve cette conception dans l’Évangile de Thomas, 22 : « Quand 

vous ferez mâle et femelle une unité, de sorte que le mâle ne soit plus 
mâle ni femelle, […] vous entrerez dans le royaume ». La thèse gnostique 
est développée dans Hans Dieter Betz, Galatians, 196-198. 

13. « Les parallèles allégués à propos du deuxième slogan sont discutables 
dans le cas du troisième, pour lequel l’influence gnostique du premier 
homme androgyne et de ses conséquences chez les croyants paraît bien 
lointaine et semble même n’être présumée qu’au prix d’un 
anachronisme » (Simon Légasse, L’Épitre de Paul aux Galates, Paris, Cerf, 
2000, 282). 

14. Traduction de la TOB, Nouveau Segond, Pléiade. La Bible de Jérusalem 
traduit plus pudiquement, mais moins fidèlement, « homme et femme il 
les créa ».  



 

 428 

Mais, à la différence de Jésus, Paul entend dépasser l’ordre de la 

Création. Par-delà la loi de Moïse, Jésus revenait à la loi originelle 

de la Création. Pour Paul, à la lumière de la Résurrection, cet ordre 

de la Création sera transcendé dans la « nouvelle création » 
(Ga 6, 15 ; cf. 2 Co 5, 17). Transcender ne veut pas dire confondre. 

Il ne pense pas à une abolition des distinctions de sexe. Le chapitre 

entier de 1 Co 7 montre combien il prend au sérieux cette 

distinction et il entre en détail dans les problèmes sexuels qui se 
posent dans la vie selon « l’Esprit de Dieu » (1 Co 7, 40). Paul n’est 

pas gnostique. Ce n’est pas l’androgynie qu’il a en tête, mais les 

dons variés de l’Esprit (1 Co 7, 7 ; cf. 12, 4-130). Il ne pense pas à 

des mutations ontologico-physiologiques mais à la puissance 
transfigurante de l’amour (1 Co 13). 

 

Pour ce qui est des genres, il n’y aura donc pas de « ni, ni », mais 

« et ». Ce n’est pas l’identité qui est mise en cause, mais la relation. 
L’identité demeure, « image de Dieu ». Mais la relation selon la 

chair doit céder la place à l’union selon l’Esprit, dans la filiation 

commune des enfants du Père (Ga 4, 4), la vraie famille 
d’Abraham selon l’Esprit (Ga 4, 21-31).  

 

C’est ce que résume bien la conclusion du passage : « tous, vous 

n’êtes qu’un en Jésus Christ » (Ga 3, 28). La traduction est 
ambiguë15. De quelle unité s’agit-il ? Le texte grec original lève 

l’ambiguïté : « un » est au masculin et non pas au neutre. Le neutre 

suggèrerait une unité abstraite, un principe général d’identité. Le 

masculin se rapporte à une personne. On peut penser que cette 
personne est celle du Christ comme en 1 Co 12, 12 : dans leur 

diversité, les membres forment un seul corps, qui est le corps du 

Christ16.  

 

 
15. La traduction de la Bible de Jérusalem l’est encore plus : « vous tous vous 

ne faites qu’un dans le Christ Jésus ». Elle donnerait à penser qu’il s’agit 
d’une unité abstraite. 

16. « Après « vous tous », on attendrait en, un neutre ; or on a un masculin, eis 
indique une personne. L’unité se réalise en Christ Jésus. Paul attribue au 
baptême en Christ l’unité qu’il affirme conférée par l’eucharistie », Jean-
Pierre Lémonon, L’épître aux Galates, Paris, Cerf, 2008, 139.  



 

 429 

Même si l’on hésite à percevoir une référence directe à la personne 

du Christ17, on retrouvera au moins dans cette unité personnifiée 

impliquée dans le « un » au masculin, l’unité interpersonnelle de 

communion intime, de l’ordre du mystère, dont l’union conjugale 
est l’image en Ep 5, 31-32. En toute hypothèse, ce « un » au 

masculin signifie que la pensée de Paul se meut dans le champ, 

non pas des principes abstraits qui définissent la nature humaine, 

mais des relations interpersonnelles d’un corps uni dans le Christ.  
 

 

Un universalisme de communion 
 
L’universalisme paulinien n’est donc pas universalisme de fusion, 

mais de communion. À la différence du stoïcisme, Paul ne suit pas 

une idéologie universaliste qui nivèlerait la complexité ethnique, 
sociale ou genrée de l’existence humaine. 

 

Le propos de Paul n’est pas de supprimer toutes les distinctions. 

Les Juifs restaient des Juifs (2, 15) ; les esclaves chrétiens ne 
cessèrent pas d’être esclaves (1 Co 7,  21 ; Col 3, 22). C’est plutôt 

que ces distinctions ont été relativisées (cf. Ga 5, 6 ; 1 Co 7,  22 ; 

Phm 16). On considérait ces distinctions, basées sur des différences 

de race, de niveau social, de genre, comme principes de valeur et 
de statut privilégié. Devant Dieu, elles ont désormais perdu cette 

signification18.  

 

L’Apôtre se situe dans le cadre d’une communauté où la diversité 
ne soit pas facteur d’hostilité, mais soit plutôt assumée dans la 

création nouvelle fondée dans l’amour qui unit, dans le Christ, les 

enfants du même « Père et Seigneur de Notre Seigneur Jésus 

Christ » (2 Co 1, 2).  
 

« Sans aucun doute, la déclaration de Paul a des implications 

sociales et politiques, voire une dimension révolutionnaire »19. 

Paul lui-même développa peu ces implications. Avec le recul du 
temps, Luc put le faire davantage. En Ac 15, 20-21.28-29, il proposa 

 
17. Ainsi Simon Légasse, Galates, 285. 
18.  James D.G. Dunn, The Epistle to the Galatians, Londres, Black, 1993, 206. 
19. Hans Dieter Betz, Galatians, 190. 



 

 430 

un modus vivendi qui permette la commensalité et le mariage mixte 

entre chrétiens d’origine juive et païenne. Il montra, dans la 

communauté primitive de Jérusalem, l’exemple d’une communion 

socio-économique intégrale (Ac 2, 44-45 ; 4, 34-37). L’Évangile de 
l’Enfance ainsi que les récits de la Passion et de la Résurrection 

présentent Marie, Élisabeth, Anne et « les femmes qui avaient suivi 

[Jésus] depuis la Galilée » comme le cœur et le modèle de la 

communauté croyante.  
 

Cette communion respecte cependant les identités. Athènes n’est 

pas dépossédée du prestige de sa culture (Ac 17, 22.26). Les 

femmes gardent leur diakonie spécifique (Lc 8, 3)20, et il n’est pas dit 
que Zachée dut renoncer à son poste de percepteur (Lc 19, 1-10).  

 

Depuis, dans la ligne de Paul et de Luc, l’Église s’efforce de faire 

pénétrer dans la complexité des identités multiples la radicalité de 
l’union dans le Christ. La tâche est loin d’être accomplie. Le sera-t-

elle jamais ? 

 
 

Lucien Legrand 

 

 
20. Ce « service » ne les confinait pas à la cuisine. Gérer la « maison » était 

une fonction de direction dans le cadre des « églises domestiques ». 
Surtout elles furent les témoins primordiaux du Resuscité. Cf. Virginia 
Rajakumari, Women as eyewitnesses to the Christian Kerygma, Bangalore, 
Kristu Jyoti Publications, 2017. 



 

 431 

 

 

 

 
 

 

 
 

Thierry-Marie Courau, 

 

 

 

 

n christianisme, et bien que ceci puisse paraître paradoxal, 
identité et universalisme ne s’opposent pas, mais 

fonctionnent ensemble. Ils ne sont pas des instruments qui 

auraient pour objectif de rendre le monde uniforme et homogène, 

mais des opérateurs de désaturation de l’humanité qui la 
« maintiennent en quête ». 

 

La compréhension chrétienne de l’humain et celle de Dieu y sont 

inséparables l’une de l’autre. Elles sont en même temps des 
chemins jamais achevés. La première renvoie à l’identité de 

chaque être humain reconnu dans son unicité, la seconde à 

l’universel d’un Dieu qui, s’il existe, ne peut être en rapport 

qu’avec chacun et avec tous. 
 

Le christianisme ne devrait pas avoir d’autre prétention que de 

transmettre au monde le dévoilement de la finalité de l’homme 

qui doit pouvoir tenir par elle-même dans l’hypothèse d’une 
absence d’une foi en Dieu, et les moyens qui lui sont donnés pour 

y correspondre. Ceci doit se faire à partir de l’expérience 

relationnelle vécue de communion qu’il ne cesse de recevoir des 
communautés qui le constituent depuis des millénaires. 

E 



 

 432 

Cette révélation de Dieu et de l’humain au sein de leur relation 

trouve dans le peuple d’Israël et son histoire la racine à partir de 

laquelle elle se déploie et se réalise pleinement en la personne de 

Jésus le Christ, à partir de qui il devient possible de comprendre 
les jeux du monde et leur résolution ultime attendue. 

 

Cette prétention chrétienne ne saurait être un instrument 

d’exclusion ou d’absorption d’autrui, mais bien au contraire un 
service de promotion de sa liberté dans sa singularité, confiant 

dans la capacité de celui-ci à correspondre à sa finalité dernière et 

à s’y plaire. Cette confiance foncière et inaltérable que l’humain 

peut trouver et accéder à son véritable bien lui vient de la propre 
expérience de Dieu en Jésus-Christ que font les Églises comme 

communauté chrétienne sauvée, réconciliée, de personnes libres. 

Elle est ce qui fait l’universalisme chrétien. 

 
Le chrétien reçoit ainsi son identité non pas d’une figure ou d’une 

façon d’être humain qu’il lui faudrait défendre et préserver, mais 

bien de sa vie actuelle avec le Dieu de Jésus-Christ où se dévoile et 
se réalise pleinement son humanité. Celle-ci ne cesse de 

s’approfondir, de se réaliser et de se comprendre dans les 

contextes et les opportunités actuels de la vie du monde, où se 

développent sans cesse de nouvelles possibilités acceptées ou 
rejetées, de prises de conscience des écueils historiques et des 

pièges actuels, de chemins à choisir pour advenir au bonheur 

attendu, celui de la liberté d’être. Une liberté toujours 

relationnelle. 
 

 

La notion du salut  
 
Pour comprendre cette correspondance entre l’identité chrétienne 

et l’universalisme chrétien, la notion de salut est indispensable. Elle 

structure toute la perspective de la vie chrétienne depuis ses 

origines, dans ses antécédents et jusqu’aux moindres détails de sa 
vie liturgique quotidienne, dans ses corpus textuels 

fondamentaux, ses théologies, ses communautés, ses pratiques 

sociales et sociétales, etc. Paradoxalement, alors qu’elle est 



 

 433 

omniprésente, cette notion est sans doute aujourd’hui, une des 

moins bien comprises.  

 

Une des raisons est sans doute liée à l’histoire de l’élan 
missionnaire mondial vers les non-chrétiens. « Pour leur salut » 

était le mot d’ordre, l’étendard porté avec angoisse par de 

généreux missionnaires sachant qu’ils allaient souvent pour la 

plupart jusqu’à mourir en peu d’années. À cause de ses 
compromissions historiques, cette perspective du salut est 

devenue, pour la compréhension contemporaine ordinaire, 

synonyme de justification de l’oppression et du mépris des 

populations ayant fait l’objet du « colonialisme » le plus abject. 
 

Paradoxalement, c’est aussi sans doute grâce à cette activité 

missionnaire qu’au sein de l’avidité des dominants, de 

nombreuses langues, cultures, et faits, ont pu être et sont 
préservés. Il revient toujours plus aux sciences historiques de 

discerner la justesse des actes en leur contexte historique et 

culturel. Ce qui nous concerne ici n’est pas d’émettre un jugement, 
mais de mettre en évidence la dynamique qu’engage la 

perspective du salut selon ses compréhensions contemporaines. 

 

Avec l’énoncé de Paul dans sa première lettre à Timothée, il est 
clair que « Dieu veut que tous les hommes soient sauvés et 

parviennent à la connaissance de la vérité (1 Tm 2, 4-6) ». 

Comment Dieu le fait-il est une question qui n’a cessé de traverser 

les siècles. Ce sont les réponses à cette question par les Églises qui 
ont motivé leurs actions missionnaires.  

 

C’est pourquoi il est de première importance d’en toujours mieux 

clarifier les perspectives. L’histoire du siècle passé permet 
d’apprécier à nouveaux frais la compréhension du salut en 

christianisme. Si l’ouvrage de Louis Capéran sur Le problème du 

salut des infidèles (1912) est une marque de l’ouverture du champ à 

des réponses nouvelles, cinquante ans après, les textes du concile 
Vatican II et la première encyclique du pape Paul VI, Ecclesiam 

suam, scellent la mise en place du soubassement pour asseoir les 

pratiques et les développements théologiques contemporains du 

salut dans le monde catholique avec un maître mot : le dialogue.  



 

 434 

Une question vitale surgit dès lors pour la vie de nos 

communautés ecclésiales : si le salut est d’ordre dialogal, qu’est-ce 

que cela signifie, concrètement, pour nous aujourd’hui ? La 

réponse ne peut se trouver que dans l’ensemble de la cohérence 
du propos chrétien, aussi est-il nécessaire d’en rappeler son 

architecture. 

 

 

La voie du salut chrétien 
 

Le christianisme se comprend comme la forme instituée de la 

révélation de Dieu à l’humain qui conduit celui-ci à sa finalité : 
devenir l’Amour que Dieu est en participant à sa Vie.  

 

Comprise comme une auto-communication de Dieu lui-même, de 
l’Absolu qui, en tant que personne du Père, est origine et principe 

du temps et de l’espace, et donc de toute existence, la révélation 

chrétienne trouve sa réalité et sa manifestation définitive en la 

personne de Jésus le Christ, Parole de Dieu — Dieu lui-même 
venu, en tant que personne du Fils, dans l’humanité.  

 

Unissant en lui, sans mélange et sans division, la nature divine, 

hors du temps et de l’espace, et la nature humaine, dans le temps 
et l’espace, il rend témoignage au monde de l’Amour dont celui-ci 

est aimé par Dieu le Père. Cet Amour, traduction du grec agapê, 

peut être vu comme un accueil sans condition de celui qui se laisse 

recevoir tel qu’il est, quand et comme il le veut, et d’en prendre 
soin. 

 

Cette réception, cette ouverture totale à l’autre, son service se 

révèlent non seulement par la vie de Jésus, ses paroles et ses actes, 
mais trouvent leur expression la plus achevée dans sa mort sur 

une croix devenue puissance de vie et de réconciliation dans et par 

l’événement conjoint et indissociable qu’est sa résurrection par le 

Père. Dès lors, la voie chrétienne du salut est tracée par cette 
parole de Jésus à ses disciples : « Comme je vous ai aimés, aimez-

vous les uns les autres (Jn, 13, 34) ». Le Christ réalise la voie et 

emmène avec lui l’humanité tout entière, si elle le veut. 

 



 

 435 

Cette voie est le chemin d’apprentissage de l’Amour-agapê, sur 

lequel l’être humain est assuré de l’activité libératrice de l’Esprit 

Saint qui provient de la vie « dialogale » du Fils et du Père, leur 

union, « leur baiser » comme diraient les mystiques. Sur cette voie, 
il constitue l’Église, corps formé de ceux qui ont choisi 

délibérément de suivre le Christ en vue d’assumer la 

responsabilité de manifester l’Amour de Dieu pour le monde, 

pour chacun et de leur en remettre les clés. Par elle, le chrétien se 
dispose par choix à recevoir la grâce divine, salvifique, 

transformatrice, en vue de la transmettre sans en faire un 

instrument de pouvoir.  

 
En christianisme, la compréhension de Dieu comme Trinité (Père, 

Fils et Esprit saint) offre la clé qui fonde celle de la personne de 

Jésus Christ et celle de l’être humain. Celui-ci, appelé à devenir un 

fils du Père, un frère du Fils, est bâti pour l’écoute et la réception 
de ceux vers lesquels il se porte et qui viennent à lui, pour vivre en 

communion fraternelle avec eux, pour les servir.  

 
Bien que s’entravant lui-même par la mise en œuvre volontaire de 

ses appétits (le péché) au sein de ceux du monde qui forment son 

environnement et qui semblent contredire sa vocation, sa finalité 

le conduit et le reconduit toujours à désirer le dialogue et l’Amour-
agapê, à re-choisir sans cesse à devenir un être pour et avec les 

autres, par ses paroles et actes. Par l’Église, les chrétiens ont choisi 

d’en recevoir par elle les moyens. 

 
Les Églises sont ainsi naturellement portées à s’investir pour la 

justice, pour la liberté et dans les œuvres caritatives éducatives et 

sociales, qui sont les lieux où s’incarne par excellence cette 

vocation à la disponibilité pour autrui. La vie reçue dans la 
naissance, éprouvée et affinée dans cette existence par l’exercice de 

la liberté en vue de l’Amour, se poursuit au-delà de la mort par la 

Vie en Dieu, dans l’Amour de Dieu, de façon inconnue, avec la 

promesse, pour la fin du temps, de la résurrection des corps, c’est-
à-dire de toutes les capacités relationnelles, ce qui se dit au moyen 

de la métaphore des « noces éternelles ». Aucun être humain n’en 

est exclu a priori, chrétien ou non. 

 



 

 436 

Une capacité au dialogue 
 

 

Ceci nous donne les clés pour comprendre l’être humain comme 
capacité au dialogue. Le dialogue est la forme concrète que prend 

la rencontre pour accompagner les hommes, les peuples et les 

cultures dans leur mouvement, dans le discernement de ce qui est 

juste en vue d’une unité possible du genre humain. Si la finalité de 
l’être humain est bien celle de la réception dans la disponibilité à 

autrui de sa propre singularité, celle-là est la condition de 

possibilité de l’union des singularités. Elle conduit les êtres à 

s’accorder comme s’accorde un orchestre d’instruments et de voix 
diverses totalement disparates, et pourtant capables d’offrir une 

musique et un chant mélodieux réjouissant les anges et les apsaras.  

 
Cette vocation humaine au dialogue demande à être précisée, car 

le mot dialogue est porteur d’une profonde ambiguïté dans le 

monde contemporain. « Quand le mot “dialogue” se présente 

aujourd’hui dans la théologie et dans l’Église, il signifie moins un 
acte limité qu’une attitude générale, l’attitude qui reste ouverte à 

une nouvelle écoute, et reconnaît l’autre comme autre, même si 

pour un temps rien de plus n’est prononcé : l’attitude qui ne se 

renonce pas, et s’apparente de près à l’espérance »1. Ce passage de 
Théodramatik I de Hans Urs von Balthasar situe en théologie 

chrétienne la posture dialogale comme une écoute, comme le 

choix de s’ouvrir à autrui sans condition. Sur quoi cette vision se 

fonde-t-elle ? 
 

Le terme dia-logos est d’origine grecque, mais il ne se comprend en 

christianisme qu’à partir de l’Écriture et de la Tradition, qui 

renvoient à un riche tissage de significations. Le dialogue2 est 
d’abord un événement de traversée (dia) en soi de la parole de 

 
1. Hans Urs von Balthasar, La dramatique divine, Paris/Namur, 

Lethielleux/Culture et vérité, col. Le sycomore, 1984 [Theodramatik I, 
1973], 29. 

2. Dia : par, à travers, au milieu de, pendant, au cours de, par le moyen de, 
par l’intermédiaire de, grâce à (avec le génitif) ; à cause de, en faveur de, 
en vue de (avec l’accusatif). Maurice Carrez & François Morel, 
Dictionnaire grec-français du Nouveau Testament, Genève/Villiers le Bel, 
Labor et Fides/Société biblique française, 1992, 67. 



 

 437 

l’autre, du surgissement en soi d’une parole à cause (dia), grâce à 

autrui. Logos doit être compris selon le logos divin venu dans la 

chair, intervenu dans l’histoire du monde depuis la création, le 

dabar hébreu, et non pas seulement selon les différentes acceptions 
du logos du monde grec.  

 

La Révélation, qui est la relation surnaturelle que Dieu lui-même a 

pris l’initiative d’instaurer avec l’humanité, peut être représentée 
comme un dialogue dans lequel le Verbe de Dieu s’exprime par 

l’Incarnation, et ensuite par l’Évangile3. 

 

Sa densité provient de la double charge de la raison et du vouloir, 
de la parole et de l’acte, de la vérité et de l’amour, de l’écoute et de 

l’hospitalité. Lui sont indissociablement liés la quête du 

comprendre et le choix d’accueillir, le renoncement à croire que 

l’on puisse comprendre et le renoncement à ce que l’invitation 
d’accueil soit reçue et fasse l’objet d’une réponse.  

 

La combinaison de dia et logos conduit à un ajustement de toute la 
personne au réel « par la vérité et l’amour », une posture kénotique 

à la suite de la personne de Jésus Christ, une « impulsion 

intérieure de charité » pour le monde :  
 

Si vraiment l’Église…, a conscience de ce que le Seigneur veut 
qu’elle soit, il surgit en elle une singulière plénitude et un besoin 
d’expansion, avec la claire conscience d’une mission qui la dépasse 

et d’une nouvelle à répandre… À propos de cette impulsion 
intérieure de charité qui tend à se traduire en un don extérieur, 

nous emploierons le nom, devenu aujourd’hui usuel, de dialogue4. 
 

Loin d’être un « duo-logue » ou une accumulation de monologues, 

le dialogue conduit et participe du mystère du Verbe fait chair, 
mystère de relation, comme l’expérimente l’Église par et dans sa 

pratique. 

 

C’est avec cette tout autre charge que celle de son utilisation 
habituelle que le dialogue doit être approché si nous voulons 

entreprendre le parcours qui doit permettre à chacun d’habiter sa 

 
3. Ecclesiam suam, 72. 
4. Ecclesiam suam,  66. 



 

 438 

place dans le total respect de son identité, et en relation de 

communion avec les autres. Seul le dialogue bien compris offre 

aux chrétiens de tenir l’indépassable et unique médiation du salut 

par le Christ Jésus comme lieu même, universel, de la rencontre 
d’autrui sans condition, dans son inaltérable singularité, sans 

mélange et sans confusion. 

 

 

Le projet de l’homme et ses obstacles 
 

Vivre en dialogue se présente ainsi comme le véritable projet 

humain. Autre terme pour désigner l’amour d’amitié, il marque 
de son sceau la finalité de toute vie. Si l’homme a cette vocation à 

découvrir et à devenir cet être en dialogue, comment y est-il 

conduit ?  
 

Il nous faut revenir au fondement du dialogue qui se dévoile au 

sein de la Révélation chrétienne : « la vie même de Dieu un et 

trine5 ». C’est ainsi que voulant rendre l’homme participant et 
associé à sa propre vie, à ses propres biens, à l’image de ses 

relations trinitaires, dialogue de vérité et d’amour, Dieu ne cesse 

de chercher à entrer en dialogue avec les hommes, de personne à 

personne, par les actes qu’il pose envers eux. Dieu ne cesse de 
donner sa parole, de la projeter dans l’humanité, pour s’adresser à 

eux, pour les interpeller. L’humain est appelé, invité, convié à 

entrer dans et à vivre de cette expérience d’une relation dialogale, 

où chacun des partenaires du dialogue est convoqué pour se livrer 
sans réserve.   

 

Cette perspective, de devenir homme du dialogue, se dresse au 

loin, difficile à atteindre. Toute la Bible en est le récit. En elle et par 
elle se dit le Logos du dia-Logos. C’est dès Genèse 3, 9 que l’homme, 

entendant de façon partielle ce qu’il veut eu égard à ce qu’il peut 

saisir, et ayant dévoré la parole qui lui permettait d’exister dans sa 

limite, commence à se détruire en se cachant et en se refusant au 
dialogue avec Dieu. Le péché d’origine ouvre une vaste période 

 
5. Jean-Paul II, « Le dialogue s’insère dans la mission de l’Église », 

Documentation catholique, 1874, 521. 



 

 439 

où nous pourrions dire qu’apprendre à dialoguer devient une 

rude tâche.  

 

Dialoguer, dès lors, ne s’éprouve pas comme un donné, mais, reste 
un travail à faire où les obstacles jetés en travers (dia-bolos) sont 

multiples. Il est l’œuvre de Dieu avec l’homme. Le « dialogue de 

salut » s’élabore dans une histoire, celle du salut6. 

 
Après Noé qui se tient à l’écoute de Dieu et sauve ainsi la création 

animée de la destruction totale, Abraham introduit l’histoire 

humaine dans l’apprentissage d’un parler avec Dieu. Il devient un 

partenaire du dialogue ouvert et offert par Dieu. Car si Dieu 
écoute l’homme depuis l’origine, l’homme n’écoute pas Dieu, ni 

ses frères en humanité. La route de l’humain est alors tracée par 

Dieu lui-même : apprendre à écouter, et à la suite de cette écoute 

oser une parole libre. C’est l’apprentissage du dialogue de 
l’humain avec Dieu et avec les hommes.  

 

Nous pourrions reprendre un à un les textes de la Bible pour 
découvrir comment peu à peu cet apprentissage du dialogue se 

fait. Amorcé dans la Genèse, vécu dans les événements de l’Exode, 

le dialogue prend forme au Sinaï, où l’appel et la réponse mis en 

place par les locuteurs, s’inscrit en termes d’alliance, de promesse, 
de Loi. Définitivement engagé, le dialogue devient l’histoire des 

hommes et de Dieu. Peu à peu, il s’enracine sous l’action des 

prophètes, il se développe dans les psaumes, et les écrits de 

sagesse le promeuvent. Il trouve ainsi à s’établir au cours de et par 
l’histoire de la geste divine avec son peuple, qui peu à peu se laisse 

traverser par la Parole et découvre que son Dieu est toujours plus 

Autre. 

 
Avec le Christ, le cadre même du dialogue éclate. En Christ, 

l’homme est à l’écoute de Dieu, et Dieu se communique 

pleinement à l’homme tel qu’il est, puisqu’il y est reçu sans 

partage. L’échange d’amour et de parole est accompli. Son fruit est 

 
6. « L’histoire du salut raconte précisément ce dialogue long et divers qui 

part de Dieu et noue avec l’homme une conversation variée et 
étonnante », Ecclesiam suam, 72. Thierry-Marie Courau, Le salut comme dia-
logue, Paris, Cerf, 2018. 



 

 440 

de pouvoir accueillir dans ce dialogue humano-divin l’ensemble 

des humains et de les conduire à pouvoir dialoguer ensemble, 

dans la mesure où ils se laissent devenir à leur tour fils du Père, 

frères du Fils. Par sa vie, sa mort et sa résurrection, le Christ se 
manifeste comme le Maître du dialogue, ouvrant la voie à des 

altérités qui s’appellent et se répondent, à des singularités qui ne 

se mélangent pas, à l’unité des identités immiscibles. 

 
La foi chrétienne révèle ainsi à l’homme que, non seulement, sa 

vocation est à être en dialogue, mais que son être est dialogue. Et 

elle lui ouvre la voie pour advenir à sa fin. L’homme se découvre 

comme un être orienté vers autrui par la parole et pour elle. Ce qui 
est juste s’ordonne alors selon la parole. La foi chrétienne elle-

même est dialogale. Sa théologie et sa liturgie ne se comprennent 

que comme tels. De nombreux courants des sciences 

philosophiques, psychothérapeutiques et sociales en conviennent 
et enrichissent son anthropologie théologique. L’homme est 

destiné à être pour et par le logos au sens où nous l’avons défini 

précédemment.  
 

Le dialogue dès lors n’est pas un bien à acquérir ni une obligation, 

ou encore une méthode ou un moyen. Il n’a pas d’objet ni de but. 

Il vaut par lui-même. Il est le mode d’être en relation avec toutes 
choses qui permet que soi-même et autrui soient chacun ce qu’ils 

sont, en tout liberté et vérité. Si le dialogue structure son être-au-

monde, souvent l’homme ne s’en rend pas compte. Ou plutôt, il 

vit sur un mode réduit ou caricatural sa capacité d’« être-
dialogue ». Celle-ci est souvent ignorée, étouffée, blessée, abîmée. 

Elle est pourtant le lieu de son bonheur, de sa liberté, qui advient 

dans la seule communion des êtres, à laquelle conduit la pleine 

réalisation du dialogue.  
 

Si sa capacité fondamentale est d’« être-dialogue », si sa vocation 

est d’y correspondre, alors toutes les activités de l’homme sont 

appelées à être portées par elle. Ou plutôt c’est quand il s’ajuste à 
elle, c’est-à-dire à ce qu’il est appelé à être et à vivre 

fondamentalement, que ces activités deviennent justes, c’est-à-dire 

dialogales.  

 



 

 441 

Le dialogue, de l’héritage au projet 
 

 

Le dialogue advient comme une décision personnelle de se mettre 
à l’écoute de celui qui vient à soi avec tout ce qu’il est et comme il 

le veut. Sans chercher un accord ou la reconnaissance d’une 

similarité, cette attitude, suscitée par une parole et l’action qui lui 

correspond, invite à aller vers l’avant, vers du commun, vers la 
réalisation d’un temps en commun, d’une possible communauté 

de personnes. Le dialogue s’élabore ainsi sur le chemin de l’entre-

deux : à partir de l’héritage reçu ou à recevoir, individuellement 

(son histoire personnelle) et en commun (la famille ou le groupe 
dont l’histoire précède celui qui le rejoint), vers la réalisation 

commune d’un projet (celui de la communauté ainsi constituée). 

Le dialogue a lieu si la parole est reçue dans cet entre-deux, ce 
milieu, et suscite une réponse, qui est d’abord et tout simplement, 

le fait d’avoir été accueillie, entendue. La parole écoutée, c’est la 

personne qui est reçue, considérée, reconnue, donc aimée. Ceci est 

la première réponse à son appel. Cette dimension est primordiale 
pour celui qui a eu le courage d’adresser sa parole, elle prime sur 

le fait d’avoir obtenu un accord sur ce qu’il dit ou demande. 

 

Comment envisager la mise en œuvre de communautés 
dialogales à ce moment décisif de l’histoire de la planète et de ses 

cultures où tout s’accélère et donne le vertige ? La Révélation 

chrétienne nous montre que le dialogue renonce à entretenir un 

illusoire mélange des mondes ou leur lutte pour se prêter à une 
rencontre étonnante de ceux-ci, en les conservant dans leur 

distinction, où l’un entre en unité avec l’autre, sans confusion, par 

un milieu commun, par un entre-deux. L’autre, invité à se prêter 

lui aussi au dialogue, reste libre d’y répondre ou pas et d’entrer à 
son tour dans l’unité. 

 

Celui qui s’engage dans le dialogue établit sa limite, sa surface de 

séparation selon un mode imperméable et souple, résistant et 
malléable. S’ouvrir pour lui ne signifie pas se déchirer, c’est-à-dire 

se perdre, mais bien se laisser déformer pour recevoir autrui sans 

rien perdre de sa réalité, de son identité, bien au contraire. Ce 

monde acquiert ainsi le pouvoir de se modifier sous une forte 



 

 442 

pression sans éclater, pour laisser s’ouvrir et s’élargir l’être 

intérieur sans se diviser, pour lui permettre d’être accueillant à ce 

qui produit la pression sans peur de disparaître. La déformation 

radicale pourrait ressembler à une destruction ou à une 
absorption, mais en fait il s’agit d’un creusement, de l’ajustement 

du monde à ce qui vient à lui, de sa réponse qui est 

essentiellement capacité à recevoir. Un tel monde renonce à toute 

surface lissée, arrogante et illusoire, pour se rendre accueillant aux 
particularités, aux écarts et à la singularité qu’il reconnaît pour tels 

et pour lesquelles il n’a aucun objet ou perspective de 

transformation, de domination. C’est lui qui s’ajuste et non pas 

l’inverse. C’est lui qui se mobilise envers celui qu’il rencontre et 
dont il se rend proche. Il n’exige pas la réponse ou l’attitude 

réciproque et consent à aller jusqu’au terme, c’est-à-dire jusqu’à la 

mort. En cherchant à s’ajuster ainsi, il se dévoile à lui-même et 

apprend à se connaître dans ses résistances et ses peurs. 
Paradoxalement, la rencontre d’autrui révèle son identité. Il 

advient à sa singularité en s’ouvrant à l’autre, il est lui-même. Il 

reconnaît qu’aucun monde ne ressemble à un autre. Il est 
disponible pour mettre en commun ce qu’il est avec celui qui ne 

lui ressemble pas au service d’un projet. Il se laisse devenir « être-

dialogue ». 

 
 

Le « dialogue de salut »  
articule identité et universalité 
 
L’universalité recherchée se tient comme un horizon non 

homogénéisant, comme la reconnaissance d’une perspective 

désirée par le plus grand nombre : la possibilité d’être soi dans un 

monde en paix, en communion avec les autres. 
 

Ceci exige la reconnaissance de la séparation des identités et non 

pas leur confusion. La séparation n’est pas un problème pour la 

relation des uns avec les autres, pour la mise en commun. Bien au 
contraire. Reconnue comme telle, la séparation (et non pas la 

division) est dès l’origine de chacun. Parler de séparation 

originelle, c’est constater et conserver la distance infranchissable 

entre les êtres tout en leur permettant de vivre une intime 



 

 443 

proximité. Elle conduit au renoncement à croire que l’on puisse se 

saisir de l’autre pour au contraire se tenir et se disposer à le servir. 

C’est pourquoi, de façon peut-être paradoxale, le dialogue ne 

s’établit qu’avec ceux qui restent incompréhensibles, c’est-à-dire 
qu’avec ceux qu’il n’est pas possible de réduire à ses propres 

idées, et non pas avec ceux que nous croyons semblables (il ne 

s’agit plus de dialogue, mais de confusion).  

 
L’identité se dévoile dans et par la rencontre. Ce travail d’aller 

vers autrui pour chercher à le comprendre sans peur et sans 

condition porte le fruit inattendu d’une connaissance qui est 

double. La première est celle d’avoir fait une expérience intime de 
l’autre, de l’avoir rencontré tel qu’il est, sur le chemin pris 

ensemble. La deuxième est que par l’autre, nous avons appris à 

nous connaître. La rencontre joue le rôle de révélateur de qui nous 

sommes vraiment. C’est pourquoi le dialogue et la rencontre sont 
tout aussi importants pour l’Église (et bien entendu pour tout 

homme) qu’essentiels dans le salut. Ils lui permettent de mieux se 

connaître elle-même pour s’ajuster aux vrais besoins du monde 
contemporain selon le désir de Dieu.  

 

 

 
Thierry-Marie Courau 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 



 

 444 

 

 

 

 
 

 

1 

 
 

Jean Davy Ndangha Mbome Ndong  
 

 
 

. 
 
 

n octobre 2021, le pape François a engagé l’Église dans une 
démarche synodale qui s’étendra jusqu’en 2023. Il s’agit 
d’un synode sur la synodalité autour du thème : « Pour une 

Église synodale, communion, participation, mission ». Ce 
processus fait écho au « rêve missionnaire d’arriver à tous »2 du 
pape François, et correspond parfaitement à l’affirmation 
programmatique selon laquelle « le chemin de la synodalité est 
celui que Dieu attend de l’Église du troisième millénaire »3. Ainsi 
la notion de synodalité, quoique très ancienne, connaît, à la faveur 
du pontificat actuel, une réappropriation importante. Cette 
réappropriation est considérée comme un fruit du concile 
Vatican II dont la réception a franchi un seuil avec le pape 
François. Il en a d’ailleurs fait « un axe majeur de son pontificat 

 
1. Cet article est un extrait de notre thèse soutenue au Theologicum de 

l’Institut Catholique de Paris : « La phénoménologie de la réception 
conciliaire. Analyse théologique de la théorisation par Gilles Routhier de 
la réception d’un concile ».  

2. Pape François, Exhortation apostolique post-synodale Evangelii Gaudium, 
2013, § 31.  

3. Pape François, Marcher ensemble. Discours pour le 50e anniversaire de 
l’institution du synode des évêques (2015), Paris, Salvator, 2019, 11.  

E 



 

 445 

dédié à la transformation missionnaire de l’Église »4. Et comme 
nous l’avons déjà établi, c’est dans ses exhortations post-synodales 
qu’il met en évidence les éléments structurants de cette 
synodalité5. Pour lui, la synodalité n’est pas une simple idée. Au 
contraire, elle porte un dynamisme qui engage l’Église dans un 
processus de transformation au moyen de l’écoute commune de 
l’Esprit saint, et de l’écoute réciproque de l’ensemble des membres 
du Corps ecclésial. Il s’agit finalement d’un « grand chantier » qui, 
dans la pratique, soulève de nombreuses autres questions. Parmi 
celles-ci, il y a l’articulation entre identités et universalisme, qui 
met en évidence l’universalité de l’Église et de sa mission, ainsi 
que la diversité des cultures et des contextes à travers lesquels 
cette mission se déploie6. Aussi voudrions-nous, à la faveur de cet 
article, montrer comment la synodalité permet d’articuler les 
dimensions universelle et particulière de l’Église, et relever ainsi sa 
fécondité dans le débat, toujours d’actualité, entre Église 
universelle et Église particulière7.  

 
4. Nathalie Becquart, « Préface » dans Dominique Barnérias, Luc Forestier, 

Isabelle Morel, Petit manuel de synodalité, Paris, Salvator, 2021, 6.  
5. Voir notre article co-écrit avec François Moog, « Du synode comme 

institution à la synodalité de l’Église entière », Transversalités, vol. 159, 
no. 4, 2021, 189-190. Nous y relevons, entre autres, que dans Amoris 
laetitia, aux § 4 et 7, le pape présente l’événement synodal comme un 
parcours. Il indique ainsi que, pour lui, la synodalité est avant tout un 
processus de transformation. Le pape François confirme cette 
perspective dans Christus vivit en parlant du « chemin synodal » (§ 3), et 
surtout lorsqu’il évoque la pastorale des jeunes en précisant qu’elle doit 
être une « pastorale synodale », c’est-à-dire, une pastorale avec les jeunes 
et non une pastorale pour les jeunes (§ 203 et ss.). Dans Querida Amazonia, 
l’expression « Église synodale » (§ 103) renforce cette impression, surtout 
lorsqu’il précise qu’une Église synodale est une Église qui écoute ». 

6. Lire la contribution de Mgr Éric de Moulins-Beauforts, « Le rêve 
missionnaire d’arriver à tous », dans Nathalie Becquart, Laure Blanchon 
(al), Les derniers seront les premiers. La parole des pauvres au cœur de la 
synodalité, Paris, Éditions de l’Emmanuel, 2022, 15-30. 

7. On se souviendra du débat entre les cardinaux Ratzinger et Kasper suite 
à l’affirmation par le premier, alors Préfet de la Congrégation pour la 
Doctrine et la foi, de la priorité ontologique et chronologique de l’Église 
universelle sur les Églises particulières (Congrégation pour la Doctrine et 
la Foi, Lettre aux évêques de l’Église catholique sur certains aspects de l’Église 
comprise comme communion, 28 mai 1992). Un autre théologien et cardinal, 
Joseph A Komonchak a également pris part à ce débat dans son article, 
« À propos de la priorité de l’Église universelle : analyse et questions, 
dans Gilles Routhier et Laurent Villemin, Nouveaux apprentissages pour 
l’Église. Mélanges en l’honneur de Hervé Legrand, Paris, Cerf, 2006, 245-
268), pour ne citer que ces deux-là.  



 

 446 

Deux moments structureront notre démarche. Dans un premier 

temps, nous montrerons le lien entre la synodalité et 

l’inculturation. Dans un second moment, nous verrons comment 

la synodalité concourt à l’affirmation de l’Église locale sans altérer, 
pour autant, la catholicité de l’Église. Cette approche à double 

détente permettra de présenter la synodalité comme un correctif à 

une tendance ecclésiologique trop universaliste qui, 

malheureusement, ne fait pas assez droit aux Églises particulières. 
Elle aidera finalement à voir comment, à travers la synodalité, 

l’Église peut « bénéficier des bienfaits de la mondialisation en 

s’enrichissant des cultures particulières »8.  

 
 

La synodalité au service de l’inculturation  
 
Dans un récent article, publié dans la Nouvelle Revue Théologique, 

François Odinet aborde avec une remarquable pertinence, le lien 

entre synodalité et inculturation. Il oriente sa réflexion vers 

l’approfondissement de la théologie de l’inculturation qui mettrait 
en évidence la nature missionnaire de l’Église et nécessiterait des 

processus d’inculturation de l’Évangile. Dans son approche, 

Odinet souligne l’urgence d’écouter la voix des plus pauvres, « des 

derniers »9. Pour lui, « la synodalité est avant tout une expérience 
de rencontre, voire de retrouvailles, entre les chrétiens qui 

reprennent conscience de la nature missionnaire de l’Église et les 

destinataires de l’évangélisation, dont on reconnaît l’importance 

de la parole »10. Cette synodalité épouse les contours de 
l’inculturation dans la mesure où celle-ci « suppose la 

reconnaissance du cri des pauvres (…) qui résonne dans l’évangile 

et s’exprime différemment selon les contextes (et) donne elle-

même un écho culturellement et socialement situé à l’évangile »11. 
 

 
8. Dominique Barnérias, Luc Forestier, Isabelle Morel, Petit manuel de 

synodalité, Paris, Salvator, 2021, 11.  
9. François Odinet, « Synodalité et inculturation », Nouvelle revue théologique, 

n° 144-2, Avril-Juin 2022, 232-246.  
10. François Odinet, « Synodalité et inculturation », 245.  
11. François Odinet, « Synodalité et inculturation », 245. 



 

 447 

En nous inscrivant dans cette exigence synodale d’écoute, nous 

voudrions centrer la réflexion sur « les plus pauvres » qui sont ici 

non seulement des personnes, mais aussi tous ces lieux dits de 

missions, maintenus souvent dans et par des liens de subalternité 
dans le rapport à la culture occidentale (romaine) à travers laquelle 

l’Évangile a souvent été véhiculé au motif d’une certaine unité. 

Nous considérons ici que de même qu’une multitude sans unité 

entraîne la confusion, de même une unité sans lien avec la 
multitude produit la tyrannie. En réalité, le chemin de l’unité, 

comme défi pour l’Église, n’est possible qu’à travers un dialogue 

fécond avec la diversité des lieux, des cultures et des époques. 

L’unité de l’Église, fondée sur l’unité trinitaire, ne peut donc se 
confondre avec un uniformisme ou un mimétisme plat qui 

voudrait nier les différences. C’est pour cela que la Commission 

Théologique Internationale, en accueillant les témoignages des 

Pères, rappelle : 
 

La synodalité s’est présentée dès le commencement comme la 

garantie et l’incarnation de la fidélité créative de l’Église à son 
origine apostolique et à sa vocation catholique (…) Ainsi, cette 
forme unitaire connaît différentes expressions selon les divers 

moments historiques et dans le dialogue avec la diversité des 
cultures et des situations sociales 12.     

 

L’Église n’est donc pas une abstraction, encore moins une réalité 

désincarnée. Elle (se) vit en des lieux concrets13. Il en est de même 
pour la foi qui se vit et s’exprime à partir des cultures qu’elle 

éclaire tout en se laissant aussi éclairer par elles, surtout dans la 

manière dont elle doit s’exprimer. C’est ainsi que nous 
interprétons l’affirmation de Philippe Barras pour qui : 
 

L’inculturation requiert, non seulement l’incarnation de l’Évangile 

dans une culture particulière, mais aussi l’introduction de cette 
culture dans la vie de l’Église. Ce qui signifie que le processus 
même d’inculturation ne saurait être unilatéral. Il ne s’agit pas 

seulement d’une adaptation du message chrétien ou d’un rite 

 
12. Commission Théologique Internationale, La synodalité dans la vie et dans la 

mission de l’Église, Paris, Cerf, 2019, 40.  
13. Cf. Jean Davy Ndangha Mbome Ndong, La phénoménologie de la réception 

conciliaire. Analyse théologique de la théorisation par Gilles Routhier de la 
réception d’un concile. Thèse de Doctorat en théologie, Institut Catholique 
de Paris, juin 2021.  



 

 448 

liturgique dans une culture donnée (…). Il s’agit d’une 
compénétration réciproque de la Bonne Nouvelle, telle qu’elle s’est 
incarnée et révélée dans la culture juive il y a deux mille ans, puis 

dans d’autres aires culturelles au long des siècles. Elle se poursuit 
aujourd’hui, transformant radicalement la culture ainsi irriguée et 

enrichissant par là même l’Église d’une compréhension plus 
profonde de l’Évangile14.   

 

Ce propos établit le lien étroit entre inculturation et synodalité, et 
permet de comprendre, avec François Odinet que « la synodalité est 
féconde dans la mesure où elle sert l’inculturation de l’Évangile et 
des réalités ecclésiales »15. Il est donc permis de considérer que 
« synodalité et inculturation sont en correspondance »16. 
 
De plus, ce lien entre l’inculturation et la synodalité souligne le 

caractère sujet des Églises locales qui reçoivent l’Évangile. Celles-ci 

ne sont pas des cibles passives de l’action évangélisatrice. Au 

contraire, elles sont des sujets au sens où, dans ce processus 
d’évangélisation, elles agissent. L’accueil qu’elles font de la Bonne 

Nouvelle est un processus qui mobilise leur identité sociologique, 

culturelle et historique.  

 
En outre, la tradition comme acte de transmission et comme 

contenu transmis ne peut faire l’impasse du lieu ni de la culture 

qui caractérisent l’espace qui reçoit. La façon de recevoir l’Évangile 

n’est donc jamais sans lien avec les réalités culturelles, propres à 
chaque lieu. Ces éléments, au contraire, modulent la réception de 

l’Évangile et apportent un éclairage nouveau à l’Église dans sa 

compréhension d’elle-même et du message évangélique qu’elle 

véhicule. Cette attention portée, non pas seulement sur le Bien à 
recevoir (l’Évangile), mais aussi sur le sujet récepteur (l’Église 

locale), correspond à l’exigence d’une Église qui se veut synodale.  

 

Par ailleurs, relevons avec Phillipe Barras que l’inculturation 
« comme concept théologique (…) renvoie particulièrement au 

mystère de l’incarnation »17. Elle est étroitement liée à l’activité 

 
14. Philippe Barras, « Liturgie et inculturation », 21. 
15. François Odinet, « Synodalité et inculturation », 233. 
16. François Odinet, « Synodalité et inculturation », 233. 
17. Philippe Barras, « Liturgie et inculturation », 10. 



 

 449 

missionnaire de l’Église, et exprime l’idée que la mission n’est plus 

comprise, depuis le Concile, comme le fait « d’imposer » à d’autres 

des valeurs et des convictions relevant d’une culture qui n’est pas 

la leur. Au contraire, la mission s’entend comme une initiative 
« qui fait droit à la capacité des peuples à entendre la Bonne 

Nouvelle dans leur langue, dans leur culture et avec leurs 

traditions »18. Une telle approche correspond parfaitement à la 

vision de la synodalité comme manière d’être Église en portant 
une attention particulière aux périphéries. Ainsi la synodalité, 

comprise comme inculturation, rend mieux compte du propos de 

Mgr Tshibangu :  
 

En tant que catholiques africains, nous affirmons d’une part notre 
attachement indéfectible à l’Unité dans la foi catholique qui n’est 
liée à aucune culture, pas même la culture occidentale à laquelle 
pourtant son histoire est étroitement mêlée19.  

 
La synodalité permet finalement de mieux comprendre 

l’inculturation comme étant l’accueil, dans une culture différente, 

de la Bonne Nouvelle dont la tradition apostolique participe à la 
transmission. Il n’est donc pas faux d’envisager la synodalité 

comme une sorte d’interface entre la tradition et l’inculturation 

dans la mesure où elle garantit à la fois la fidélité à la première et 

la créativité à la seconde. La synodalité est donc un art qui inscrit 
l’Église dans une dynamique plus inclusive, plus générative et 

pluriculturelle20. L’Église peut ainsi avoir un visage africain en 

Afrique, asiatique en Asie, européen en Europe, etc. sans que son 

unité soit remise en cause.  
 

C’est d’ailleurs aussi ce que rappelle Philippe Barras en analysant 

un texte du Père Gy sur l’inculturation de la liturgie en Occident. Il 

observe que dans ce lieu : « la liturgie (inculturée) de l’Église a su 
exprimer ce que la tradition lui avait légué dans le contexte 

particulier qui lui était offert »21. Autrement dit, la tradition 

 
18. Philippe Barras, « Liturgie et inculturation », 10-11. 
19. Tharcisse T. TSHIBANGU (Mgr), Le Concile Vatican II et l’Église africaine. 

Mise en œuvre du Concile dans l’Église d’Afrique (1960-2010), Kinshasa-
Paris, Épiphanie/Karthala, 2012, 24.  

20. Nathalie Becquart, « Préface », Dominique Barnérias, Luc Forestier, 
Isabelle Morel, Petit manuel de synodalité, 9.  

21. Paul BARRAS, « Liturgie et inculturation », 14. 



 

 450 

évangélique n’est jamais accueillie sur un terrain neutre, elle est 

nécessairement confrontée à des traditions et à des cultures 

différentes qui enrichissent aussi à la fois l’Évangile et l’Église. 

Tout ceci permet in fine de réaffirmer la pertinence du lien entre 
inculturation et synodalité, et surtout d’accueillir cette dynamique 

synodale proposée par le pape François comme un Kairos 

permettant aux différentes Églises locales, de répondre à leur 

vocation missionnaire à partir de leurs identités culturelles.  

 

 

Synodalité et revalorisation des Églises locales  
 
La synodalité, dans sa réappropriation actuelle, rappelons-le, est 

un fruit du concile Vatican II. Cette expérience conciliaire unique a 

permis, à travers son style et son déploiement, de mettre en 
évidence les limites de la monarchie pontificale22, même s’il 

convient de préciser que « les débats sur les limites de l’autorité du 

pape sont déjà présents à Vatican I et au cours de sa réception, 

avec la volonté de nombreux acteurs, y compris Pie IX, de 
valoriser le ministère des autres évêques »23. Quoiqu’il en soit, le 

pape François, prenant part à ce débat présente la synodalité 

comme une forme de « décentralisation salutaire »24 en réponse à 

la violence du centralisme romain. Jean-François Chiron décrit son 
évolution en usant du terme « centralisation » qu’il considère 

comme celui qui résume le mieux l’histoire de l’Église catholique25. 

La gouvernance ecclésiale serait encore marquée, selon lui, par ce 

« paradigme universaliste » dont il faut se défaire si l’on souhaite 
apporter une réponse pertinente aux « requêtes qui se manifestent 

aujourd’hui en vue d’une synodalité plus grande dans l’Église, et 

 
22. Cette expression « désigne le processus séculaire de centralisation 

romaine ainsi que le poids des États pontificaux qui disparaitront en 
1870 », Dominique Barnérias, Luc Forestier, Isabelle Morel Petit manuel de 
synodalité, 72.  

23. Dominique Barnérias, Luc Forestier, Isabelle Morel, Petit manuel de 
synodalité, 73.  

24. Pape François, Marcher ensemble. Discours pour le 50e anniversaire de 
l’institution du synode des évêques,  

25. Jean-François Chiron, « Synodalité et ecclésiologie de l’Église 
universelle », Recherches de Science Religieuse, n° 106/3, juillet-septembre 
2018.  



 

 451 

même de l’Église »26. La synodalité, de ce point de vue, exige une 

certaine revalorisation des Églises locales. L’Église n’est-elle pas 

d’abord et fondamentalement locale ? C’est du moins ce que nous 

avons compris à la suite de Gilles Routhier27. C’est en des lieux 
concrets, en effet, que les hommes, mus par l’Esprit saint, se 

rassemblent pour répondre communautairement à l’appel de 

Dieu, faisant ainsi surgir l’Église. Celle-ci est donc théandrique, car 

elle croise deux horizons ; celui de Dieu qui, le premier, prend 
l’initiative de se révéler ; et celui de l’homme qui répond à cette 

auto-révélation, en un lieu concret et dans sa culture qui le 

distingue des autres hommes. C’est l’Esprit saint, en tant que co-

instituant de l’Église, qui garantit aussi la diversité des membres 
du corps ecclésial, et permet d’articuler cette diversité de façon 

harmonieuse à partir de la notion de communion. À ce propos, la 

Commission Théologique Internationale précise :  
 

Comme catholique, l’Église réalise l’universel dans le local et le 
local dans l’universel. La particularité de l’Église en un lieu se 

réalise au sein de l’Église universelle et l’Église universelle se 
manifeste et se réalise dans les Églises locales, et dans leur 
communion réciproque, ainsi qu’avec l’Église de Rome28. 

 
L’Église universelle n’est donc pas la somme des Églises locales. 

De même, les Églises locales ne sont pas des subdivisions 

administratives d’une unique Église. Ces deux pôles de la même 

réalité sont porteurs d’une richesse qui n’apparaît que dans leur 
« mutuelle corrélation et dépendance »29. Il s’agit, selon la 

Commission Théologique, d’une « péricoresis ecclésiologique dans 

laquelle la communion trinitaire rencontre son image ecclésiale »30. 

La diversité des Églises est donc, encore une fois, le reflet du 

 
26. Jean-François Chiron, « Synodalité et ecclésiologie de l’Église 

universelle », 383.  
27. Cf. Jean Davy Ndangha Mbome Ndong, « La phénoménologie de la 

réception conciliaire. Analyse théologique de la théorisation par Gilles 
Routhier de la réception d’un concile ». 

28. Commission Théologique Internationale, La synodalité dans la vie et dans la 
mission de l’Église, 76.  

29. Commission Théologique Internationale, La synodalité dans la vie et dans la 
mission de l’Église, 77.  

30. Commission Théologique Internationale, La synodalité dans la vie et dans la 
mission de l’Église, 77. 



 

 452 

« modèle trinitaire »31 qui réalise son unité dans la diversité des 

personnes divines. Par conséquent, il ne peut être question de 

penser l’unité comme un « nivellement des différences »32. C’est 

d’ailleurs ainsi que Gilles Routhier interprète le « in quibus et ex 
quibus » du numéro 23 de Lumen gentium, lequel rappelle que c’est 

dans les Églises locales et à partir d’elles que se constitue l’Église 

universelle :  
 

De même que le mode concret d’existence de la diversité dans la 
Trinité est l’unité de nature, et que cette unique nature n’existe que 
dans la diversité des personnes, ainsi l’Église universelle n’existe 
que dans la diversité des Églises locales qui sont toutes 
catholiques. Chaque Église locale est pleinement l’Église, en 
assume complètement la nature et en a l’identité. La catholicité se 
vit dans la particularité et cette catholicité, capable d’aller à la 
rencontre de toutes les cultures, introduit la diversité des Églises33.  

 

Ainsi, la catholicité de l’Église parait fondamentalement liée à la 

diversité de ses expressions. C’est pourquoi « l’unité catholique ne 

peut pas s’exprimer suivant le modèle fédéral ou selon la relation 
d’une maison-mère avec ses filiales »34. L’Église n’est pas une 

confédération d’Églises locales, elle n’est pas non plus une sorte de 

multinationale dont le siège social serait à Rome. Elle est une 

communion qui s’exprime en chaque Église locale. En chaque lieu 
où se trouve une Église locale, se trouve aussi l’Église universelle. 

L’identité de l’Église « se meut dans toutes les cultures et se trouve 

chez elles dans toutes les diversités »35. Une telle harmonie n’est 

possible que grâce à l’action de l’Esprit, que, dans la perspective 
synodale, nous sommes invités à écouter. C’est Lui, en effet, qui 

est l’agent de la diversité et de l’unité de l’Église. Cette diversité 

des Églises locales ne remet pas en cause l’unité de l’Église et 

l’unité de l’Église ne s’oppose pas à sa diversité ; elle y trouve au 
contraire toute sa pertinence.  
 

Mais une telle diversité a besoin d’ordre pour ne pas devenir une 

anarchie. C’est pourquoi, au-delà de la référence au mystère 

 
31. Gilles Routhier, Le défi de la communion, 68. 
32. Gilles Routhier, Le défi de la communion, 68. 
33. Gilles Routhier, Le défi de la communion, 69. 
34. Gilles Routhier, Le défi de la communion, 71. 
35. Gilles Routhier, Le défi de la communion, 69. 



 

 453 

trinitaire, la question se pose toujours quant à la manière 

d’articuler ce lien entre unité et diversité. Gilles Routhier esquisse 

une piste de réponse en s’inspirant de la théologie paulinienne : 
 

Si l’unité n’est pas uniformité qui ne commande que l’obéissance, 
il ne faut pas confondre non plus la diversité avec la division ou le 
désordre comme le rappelle souvent l’apôtre, qui a sans doute été 
le premier à devoir affronter ce redoutable problème. Il a laissé 
pour les générations de chrétiens à venir quelques pistes de 
solutions : cette diversité est organique, elle se rapporte à un 
ensemble, elle est arbitrée par la charité, elle commande l’échange 
et le service mutuel, elle est soutenue par un processus constant de 
reconnaissance, de conversion et de réconciliation36.  

 

Cet enseignement de Paul se présente comme la norme qui régit la 

diversité dans l’Église. En définitive, la synodalité fait droit à la 
capacité pour l’Église universelle de donner, mais aussi de 

recevoir des Églises locales. Une telle proposition enrichit le débat 

théologique sur le lien entre universalisme et identité, et permet de 

combler ce que Routhier qualifie de « déficience à l’intérieur du 
catholicisme »37, car il constate que « la réalité des Églises locales ne 

semble pas effectivement prise en compte »38.  

 

 

La démarche synodale : un signe ecclésial  
 

En somme, entre le devoir de maintenir l’unité catholique et le 
besoin légitime d’affirmation identitaire, la démarche synodale 
proposée par le pape François se présente comme signe ecclésial 
de l’articulation entre universalisme et particulier. Par ses écrits et 
surtout par ses actes, le Pape œuvre à la transformation des 
relations au sein du tissu ecclésial. En orientant l’Église vers sa 
nature synodale originelle, il favorise une plus grande 
participation de tous les baptisés. Le pape François ouvre ainsi la 
voie à une nouvelle orientation de l’ecclésiologie catholique en 
posant les jalons d’une réforme. Cette réforme, il entend la mener 
par une valorisation de la réalité ecclésiologique de la synodalité. 
C’est cette notion ecclésiologique que nous avons, au long de cette 
démarche analysée, en montrant sa fécondité dans le débat entre 

 
36. Gilles Routhier, Le défi de la communion, 76. 
37. Gilles Routhier, La réception d’un concile, 233. 
38. Gilles Routhier, La réception d’un concile, 233. 



 

 454 

Église universelle et Église locale. Dans ce contexte, le pape 
François rappelle que son rôle d’évêque de Rome (et à cause de 
cela, Pasteur de l’Église universelle), est d’abord de veiller à l’unité 
du Corps du Christ qu’est l’Église. Ainsi, lorsqu’il se prononce 
ultimement comme « pasteur et docteur de tous les chrétiens [il le 
fait] non à partir de ses convictions personnelles, mais comme 
témoin suprême de la fides totius Ecclesiae, garant de l’obéissance et 
de la conformité de l’Église à la volonté de Dieu, à l’Évangile du 
Christ et à la Tradition de l’Église ». Le principe rappelé ici est 
celui selon lequel le synode agit cum Petro et sub Petro. Ce principe, 
loin d’entraver la liberté, préserve plutôt l’unité du Corps du 
Christ. La synodalité est pour ainsi dire, l’autre nom de l’Église. 
C’est ce que souligne le Pape à partir de l’enseignement de saint 
Jean Chrysostome : « Église et Synode sont synonymes »39. L’Église 
est donc la communauté de ceux qui font la « marche ensemble » à 
travers l’histoire et à la rencontre du Christ.  
 

Par ailleurs, la synodalité comme identité de l’Église met en 
honneur les Églises particulières. En lien avec le cum Petro et le sub 
Petro, et en contexte de revalorisation des Églises locales, le Pape 
François rappelle qu’« il n’est pas opportun que le pape remplace 
les Épiscopats locaux dans le discernement de toutes les 
problématiques qui se présentent sur leurs territoires »40, et il 
propose ainsi ce qu’il appelle une « décentralisation salutaire ». 
D’où l’importance de la revalorisation de l’Église locale comme 
fondement de la réception conciliaire.  
 
 
 
 

Jean Davy Ndangha Mbome Ndong  

 
39. Cf. Jean Chrysostome, Explicatio in Ps 149. 
40. Pape François, Evangelii gaudium, n° 16. Gilles Routhier l’évoquait déjà 

plusieurs articles : « Repenser l’exercice du ministère de primauté de 
l’évêque de Rome dans la perspective de l’encyclique Ut unum Sint », 
Œcuménisme 136, 1999, 26-32  ; « Gouvernement centralisé et activité 
mondialisée. Le cas de l’Église catholique », Revue internationale de politique 
comparée 7, 2000, 355-383  ; « L’autorité dans l’Église, un débat sans cesse 
recommencé », Revue d’histoire ecclésiastique 95, 2000, 153-174. 



 

 455 

 

 

 

 
 

 

 

Joseph Scaria Palakeel  
 
 

 
 

’Inde est l’une des civilisations les plus anciennes du 

monde, avec une histoire d’au moins cinq mille ans, et 

l’une des cultures les plus diversifiées du monde. Le pays 
s’est forgé sa propre identité universelle en tant que foyer de 

religions, d’ethnies, de cultures, de langues et de modes de vie 

différents, mais qui prospèrent ensemble comme une seule nation. 

La diversité, l’adaptabilité, la tolérance et l’harmonie sont 
profondément ancrées dans les textes religieux et la Constitution 

indienne, ainsi que dans le cœur et l’esprit des gens. Au fil des 

siècles, ces diversités n’ont pas seulement coexisté, mais se sont 

enrichies mutuellement et ont même donné naissance à de 
nouvelles religions, par la fusion des identités religieuses et 

culturelles. C’est le produit d’un échange culturel dynamique 

entre les religions, sans sacrifier les identités. 

 
Toutes les diversités et complexités caractéristiques de l’Inde en 

tant que nation sont également visibles dans le christianisme 

indien. L’Inde compte trois Églises ou rites catholiques, plusieurs 

 
1. L’article est traduit de l’anglais.  

L 

https://www.academia.edu/44668530/He_teaches_Fundamental_Theology_and_Social_Communications_in_several_theological_colleges_He_has_organized_several_International_conferences_and_is_a_regular_speaker
https://www.academia.edu/44668530/He_teaches_Fundamental_Theology_and_Social_Communications_in_several_theological_colleges_He_has_organized_several_International_conferences_and_is_a_regular_speaker


 

 456 

groupes de chrétiens orthodoxes ainsi que presque toutes les 

dénominations protestantes et évangéliques, sans parler des sous-

dénominations d’origine indienne. Les chrétiens indiens sont 

ethniquement, culturellement, linguistiquement et rituellement 
divers, mais ils sont fiers d’être chrétiens. Ils sont activement 

engagés dans l’évangélisation par la prédication et par l’action. 

Leur contribution à la construction de la nation est bien plus 

importante que leur nombre.  
 

Dans cet article, nous nous concentrerons sur les subtilités des 

identités et des universalismes en Inde, principalement d’un point 

de vue religieux, notamment de la mission chrétienne. Nous 
commencerons par examiner la réalité globale des identités, puis 

nous nous pencherons sur les identités chrétiennes en les situant 

dans le contexte indien contemporain.  

 
Avec la mondialisation actuelle, beaucoup pensent que la 

technologie a inauguré une ère d’universalisme, qui met à mal les 

identités. Bien au contraire, la mondialisation conduit à une 
résurgence de la conscience identitaire qui menace 

l’universalisme. Identités et universalismes ne peuvent exister, 

l’un sans l’autre. L’analyse de la réalité chrétienne indienne nous 

apprend que les identités et les universalismes sont dans un flux 
incessant de coexistence et/ou de domination, d’amélioration et/ou 

de distorsion mutuelle, sans jamais se stabiliser. 

 

 

L’identité religieuse de l’Inde 
 
La religion joue un rôle essentiel dans la vie des Indiens et le pays 

abrite quasiment toutes les religions du monde, en plus de toutes 

les religions populaires indiennes. Pourtant, selon sa constitution, 
l’Inde est une République démocratique laïque. Si les identités 

religieuses sont strictement maintenues, la tolérance est considérée 

comme une grande valeur par tous les Indiens, comme le montre 

l’enquête menée par Pew Research en 2019 :  
 

Dans les principaux groupes religieux, la plupart des gens disent 
qu’il est très important de respecter toutes les religions pour être 

vraiment indien. (…) Les Indiens sont unis dans l’idée que le 



 

 457 

respect des autres religions est une partie très importante de ce que 

signifie être un membre de leur propre communauté religieuse2. 

 

Pourtant, malgré la tradition séculaire de tolérance religieuse et 
culturelle, l’Inde contemporaine traverse une crise d’identité, en 

partie due à la mondialisation et aux politiques identitaires. La 

quête majoritaire d’hégémonie et d’homogénéité menace l’identité 

et l’existence des minorités. Elle fragilise les universalismes 
séculaires et l’identité multireligieuse de l’Inde. 

 
Une civilisation séculaire de tolérance 

 

L’Inde est le berceau de quatre religions mondiales : l’hindouisme, 
le jaïnisme, le bouddhisme et le sikhisme, sans compter les 

nombreuses religions tribales. L’hindouisme est la religion 

primitive de l’Inde, décrite comme le Sanadhana Dharma, qui a 

donné naissance aux différentes religions. L’Inde est également le 
foyer de toutes les autres religions du monde, telles que les parsis, 

le judaïsme, le christianisme et l’islam, dès leurs premiers 

moments. En outre, deux religions syncrétiques ont vu le jour en 

Inde.  
 

En 1582, l’empereur moghol Akbar, a initié une nouvelle religion 

sous le nom de Dīn-i-Ilāhī, signifiant littéralement religion de Dieu 
ou religion divine, dans une tentative de fusionner les diverses 

identités religieuses de ses sujets en une nouvelle religion 

universelle, qui n’a pas duré longtemps, même pas de son vivant. 

Il y a un siècle, la foi bahá'íe est née comme le plus récent système 
mondial de croyance. Il enseigne l’unicité de Dieu, l’unité de 

l’humanité et l’harmonie essentielle de la religion. Il est intéressant 

de constater que l’universalisation de diverses religions en une 

seule n’est jamais couronnée de succès. 
 
La lutte pour l’indépendance comme catalyseur 

 

En 1947, l’Inde a conquis son indépendance politique et une 

nouvelle identité en tant que nation moderne, sous la direction 

 
2. https://www.pewresearch.org/religion/2021/06/29/religion-in-india-

tolerance-and-segregation/.  

https://www.pewresearch.org/religion/2021/06/29/religion-in-india-tolerance-and-segregation/
https://www.pewresearch.org/religion/2021/06/29/religion-in-india-tolerance-and-segregation/


 

 458 

visionnaire du Mahatma Gandhi et d’autres combattants de la 

liberté, ainsi que d’une poignée de missionnaires européens 

clairvoyants. Toutefois, le jour même de l’indépendance, le sous-

continent indien s’est divisé selon des critères religieux entre 
l’Inde hindoue et le Pakistan musulman. Ce qui a poussé des 

millions de personnes à trouver une nouvelle identité et à migrer 

vers la nation de leur affinité religieuse. Il n’a pas fallu beaucoup 

de temps pour redéfinir son appartenance et son identité. 
 

Alors que le Pakistan a choisi d’évoluer vers une République 

islamique, l’Inde, heureusement, a choisi d’être une nation laïque 

dotée d’une constitution (1950) qui prône les valeurs 
démocratiques et laïques3. Ainsi, le sens de la diversité qui existait 

depuis longtemps s’est fondu dans l’identité nationale indienne, 

essentiellement comme une célébration de la diversité des langues, 

des cultures, des religions et des ethnies. Même 70 ans après 
l’indépendance, les idéaux de laïcité et d’unité dans la diversité 

sont toujours l’idéologie dominante en Inde. Malgré tous les 

signes d’agitation et de polarisation, et même les affrontements 
extrémistes et violents occasionnels, l’idéal post-indépendance de 

laïcité et de tolérance religieuse demeure une caractéristique de 

« l’être vraiment Indien ».  

 
La séparation de l’Inde et du Pakistan est un exemple de ce que 

peuvent provoquer la cristallisation des identités et le 

chauvinisme : animosité et conflits sans fin. Alors que la lutte pour 

l’indépendance a été une force positive en faveur du maintien de 
valeurs et de principes universels pour créer une nation à partir de 

600 petits royaumes, une politique identitaire rétrécissante a été 

tout aussi puissante pour créer, en quelques jours, deux nations à 

partir d’une seule, divisant les familles et créant des frontières 
artificielles et une inimitié qui perdure. Les identités sont si 

fragiles et si subtiles qu’elles se consolident en de nouvelles 

perceptions de la réalité, faisant fi des idéaux universels. 

 
3. L’article 15 de la Constitution indienne interdit toute discrimination 

fondée sur la race, la religion, la caste, le sexe ou le lieu de naissance, 
tandis que l’article 25 garantit la liberté de conscience et la libre pratique 
et propagation de la religion. En Inde, le terme « laïc » signifie qu’on ne 
favorise ni ne discrimine aucune personne, aucune culture, aucune 
religion, aucune ethnie, aucune langue.  



 

 459 

L’ambivalence des identités et des universalismes 

 

L’Inde traverse une nouvelle fois une crise identitaire, due aux 

politiques identitaires des idéologies de droite de la communauté 

majoritaire. Avec la montée du Sangh Parivar ou des mouvements 
nationalistes hindous et les politiques controversées du 

gouvernement nationaliste en place depuis 2014 au niveau central 

et étatique, on assiste à une condensation de l’identité indienne en 

identité hindoue dans les sphères politiques, sociales, culturelles et 
même religieuses. Les dirigeants de l’organisation de droite, 

Rashtriya Swayamsevak Sangh (RSS), n’hésitent pas à soutenir 

que toute personne qui vit au « Bharat » est déjà un hindou, et qu’il 

n’y a pas d’« Ahindus » (non-hindous), mais seulement quatre 
types d’hindous — « fiers, réticents, inamicaux, ignorants ». Ils 

rêvent de transformer l’Inde en un « Rashtra hindou » avec l’idéal 

d’« une nation, une culture, une religion », où chaque citoyen 

adopte le mode de vie hindou dans le cadre d’une nouvelle 
constitution.  

 

Les chrétiens, les musulmans et certains membres des tribus 

s’opposent à l’idée de regrouper tout le monde sous l’hindouisme. 
Pour eux, il n’est pas seulement un mode de vie, mais une religion. 

Les tribus, les chrétiens et les musulmans ont des modes de vie 

différents, et ils sont Indiens4. Ils craignent que l’idéologie RSS de 

la suprématie de la race et de la religion hindoues puisse même 
conduire à la suppression des autres en tant que citoyens soumis 

et de seconde zone.  

 

De nombreux optimistes pensent que le nationalisme politique 
hindou, ou Hindutva, ne peut finalement pas détruire le tissu des 

communautés indiennes.... en raison de la tolérance à la diversité 

propre à l’Inde. Cependant, le dogme suprématiste qui consiste à 
fusionner l’identité religieuse de la majorité avec l’identité 

nationale par le biais de la politique électorale conduit lentement à 

la polarisation de la société indienne par crainte que les minorités 

ne soient privées de leurs ancêtres, de leur culture et de leur 

 
4. La nouvelle identité religieuse est devenue un facteur de définition et de 

division, non seulement entre l’Inde et le Pakistan, mais aussi parmi tous 
les adeptes de religions d’origine indienne et non indienne. 



 

 460 

religion. L’idéal traditionnel de tolérance a cédé la place à une 

identité « tolérante, mais séparée », parmi les adeptes de 

différentes religions5. 

 
 

Les chrétiens dans le système  
politique indien 
 
Le christianisme en Inde remonte au premier siècle. L’ancienne 
communauté chrétienne du Kerala, connue sous le nom de 

chrétiens de Thomas, en référence à l’apôtre, faisait partie 

intégrante de l’Inde du Sud. La deuxième phase du christianisme 

indien commence au XVIe siècle avec l’arrivée des missionnaires 
européens. Alors que de plus en plus de communautés 

chrétiennes s’établissent dans toute l’Inde, en commençant 

principalement par les régions côtières, le christianisme commence 

à être considéré comme une religion étrangère, liée à la 
colonisation. La troisième phase de la présence du christianisme 

en Inde c’est la période qui a suivi l’indépendance, lorsque les 

missionnaires indigènes se sont déplacés dans toute l’Inde et ont 

établi des missions. Ils ont commencé un travail éducatif, médical, 
caritatif et de développement, ainsi que la proclamation de 

l’Évangile et l’établissement de l’Église.  

 
L’Église apostolique des chrétiens de Thomas 

 
Saint Thomas l’Apôtre serait arrivé en Inde en 52 après J.-C. avec 

des commerçants juifs. Il aurait fondé sept communautés 

chrétiennes au Kerala, alors connu sous le nom de côte de 

Malabar. Il existe une tradition ininterrompue et la présence d’une 
communauté robuste au Kerala, connue sous le nom de « chrétiens 

de Thomas », avec de fortes racines araméennes. Les documents 

patristiques et autres documents anciens ainsi que les premiers 

voyageurs européens et du Moyen-Orient ont amplement 
témoigné de l’existence du christianisme apostolique en Inde.  

 
5. Selon les recherches de Pew, de plus en plus d’Hindous, en particulier 

ceux qui ont voté pour le BJP, « ont tendance à considérer que leur 
identité religieuse et l’identité nationale indienne sont étroitement liées ». 



 

 461 

Le christianisme antique en Inde avait une identité unique, décrite 

comme « chrétienne dans la foi, orientale (syrienne) dans le culte et 

indienne dans la culture ». Les Indiens ont embrassé la foi 

chrétienne sans sacrifier leur héritage culturel et ont été bien 
acceptés par la population. Elle était aussi étroitement liée à 

l’Église sœur de Perse, en raison du lien apostolique, puisque saint 

Thomas est censé avoir fondé les deux Églises. L’Église perse a 

envoyé des prélats, par l’intermédiaire desquels les traditions 
liturgiques et les prières syriennes ont été adoptées au moins à 

partir du IVe siècle. Les chrétiens de Thomas ont conservé leurs 

identités chrétienne, orientale et indienne. Ils ont vécu en parfaite 

harmonie avec les autres religions et les autres Églises. C’est un bel 
exemple de communauté chrétienne inculturée, où s’harmonisent 

identité et universalisme. 

 
Christianisme européen et évangélisation de l’Inde 

 
La deuxième vague de christianisation a commencé au XVIe siècle 

avec l’arrivée des colonisateurs portugais, espagnols et anglais. 

Alors que le christianisme autochtone était limité à la côte de 

Malabar, les missionnaires européens ont commencé une activité 
missionnaire dans toute l’Inde, et le catholicisme et le 

protestantisme, tels qu’ils existaient en Europe à l’époque, ont 

commencé à s’enraciner en Inde, en particulier sur les lignes 

côtières. Alors que les missionnaires hispano-portugais ont 
répandu le catholicisme de rite romain, les missionnaires anglicans 

et allemands ont implanté diverses communautés protestantes 

dans plusieurs  régions de l’Inde.  

 
L’arrivée des chrétiens européens a également eu un impact 

négatif sur les chrétiens autochtones. Trouvant le christianisme 

autochtone différent, les missionnaires portugais et espagnols ont 
entrepris de le purger des éléments « hérétiques » en remplaçant la 

hiérarchie par des Européens, en refondant la formation des 

prêtres, en brûlant les livres liturgiques et en introduisant la 

liturgie romaine. L’annexion et la romanisation forcées de la 
chrétienté malabare se sont faites par les colonisateurs lors du 

Synode de Diamper en 1599. Les tensions croissantes ont 



 

 462 

finalement conduit à la scission des chrétiens de Thomas en 1653 

par le serment de la Croix de Koonan.  

 

Le remodelage d’un christianisme vieux de 1500 ans dans l’habit 
romain a conduit à la scission des chrétiens de Thomas en un 

groupe qui privilégiait la loyauté envers le pape par rapport aux 

pratiques traditionnelles et un autre groupe qui privilégiait la 

« voie de Thomas » par rapport à la « voie de Pierre ». 
Aujourd’hui, les premiers chrétiens de Thomas en Inde 

comprennent deux Églises catholiques et plusieurs Églises 

orthodoxes et jacobites. 

 
Le christianisme dans l’Inde de l’après-indépendance 

 

Après l’Indépendance, les chrétiens indiens ont rapidement pris la 

direction d’activités missionnaires de grande envergure. 

Cependant, les modes de vie, l’organisation de l’Église, les rituels 
liturgiques et la musique occidentalisée ont continué, bien que les 

chrétiens indiens aient essayé de s’adapter à la religiosité indienne 

et aient adopté beaucoup de pratiques indiennes.  

 
Une raison majeure est l’éducation supérieure du clergé dans les 

universités européennes et la poursuite du même système de 

théologie et de formation dans les séminaires indiens. Bien que les 

chrétiens indiens aspirent à paraître plus indiens, l’inculturation 
n’est pas une caractéristique principale, sauf dans les centres 

spécialisés et les ashrams qui ont adopté les idéaux religieux, les 

idées théologiques, le style de vie, l’art et l’architecture, la musique 

et les rituels indiens dans leur quête d’être vraiment indiens et 
vraiment chrétiens.  

 

La plupart des chrétiens indiens considèrent leur foi et leur 
religion comme très importantes dans la vie et partagent avec les 

autres Indiens un sens profond du divin et une vision religieuse 

de la vie, caractéristiques communes à tous les Indiens. L’Église 

fait partie de leur vie sociale, comme une seconde maison pour 
beaucoup. Le culte du dimanche, la prière familiale du soir, les 

prières personnelles, le jeûne et autre observance ascétique, le don 

d’argent à l’Église, la lecture de la Bible et les dévotions spéciales 



 

 463 

comme le chapelet, les neuvaines et les pèlerinages marquent leur 

cycle de vie. Comme pour le reste des Indiens6, les festivals 

chrétiens attirent des foules immenses, des processions, des 

fanfares et des feux d’artifice.  
 

Outre plusieurs rituels christianisés adoptés à partir des rituels des 

temples, certaines croyances, coutumes, superstitions et 

célébrations enracinées dans la religion hindoue se sont également 
glissées chez les chrétiens. Au milieu de personnes d’autres 

confessions, les chrétiens maintiennent leur identité et leur foi 

distinctes tout en vivant en harmonie et en amitié avec tous les 

autres, partageant leurs épopées nationales et célébrant des fêtes 
comme Diwali et Onam. L’identité distinctive des chrétiens 

indiens est qu’ils fournissent des services éducatifs, médicaux et 

de développement qui profitent principalement aux non-chrétiens.  

 
Démographie des chrétiens indiens 

 

Les chrétiens représentent à peine 2, 4 % des 1, 3 milliard 

d’habitants de l’Inde, soit environ 32 millions de chrétiens, ce qui 

n’est rien comparé aux quelque 180 millions de musulmans et 
980 millions d’hindous.  

 

Les chrétiens sont géographiquement répartis dans le sud, le nord-

est et les régions côtières de l’Inde. Environ la moitié d’entre eux 
vivent dans le sud de l’Inde et constituent la religion majoritaire 

dans quelques petits États du nord-est. Environ 37 % des chrétiens 

indiens sont catholiques, appartenant à 3 rites différents, deux 

rites orientaux et un rite latin romain, 13 % baptistes, 7 % Église de 
l’Inde du Nord et 7 % Église de l’Inde du Sud et 36 % d’autres 

dénominations orientales et évangéliques. Il n’y a pas de grande 

cohésion entre les différentes dénominations, ce qui rend l’identité 
chrétienne vulnérable. 

 

De plus, 57 % de chrétiens indiens appartiennent aux castes (33 %) 

et aux tribus (24 %) considérées comme inférieures. Ils sont 

 
6. Ariana Monique Salazar, « 8 key findings about Christians in India », 

https://www.pewresearch.org/fact-tank/2021/07/12/8-key-findings-
about-christians-in-india/, July 12, 2021. 

https://www.pewresearch.org/fact-tank/2021/07/12/8-key-findings-about-christians-in-india/
https://www.pewresearch.org/fact-tank/2021/07/12/8-key-findings-about-christians-in-india/


 

 464 

victimes de discrimination dans l’Église et dans la nation. Avec la 

conversion, leurs affiliations religieuses changent, mais les 

stigmates liés à leur origine demeurent vivaces. Ils sont obligés de 

renoncer à leur droit de réservation dans les établissements 
d’enseignement et dans les emplois publics.  

 

C’est là une tache qui salit le christianisme indien que les convertis 

Dalits soient toujours discriminés. Cela se traduit par la disparité 
perceptible en matière d’éducation et d’économie, l’impossibilité 

de contracter des mariages mixtes. Jusqu’à récemment, il y avait 

dans la communauté peu de prêtres et de religieux issus de ces 

milieux. En certains endroits, il y a des églises et des cimetières 
séparés, selon les origines.  

 

Cependant, malgré ces difficultés, les Dalits sont désireux 

d’embrasser la foi chrétienne pour des raisons spirituelles, comme 
l’adhésion à un Dieu libérateur, qui a le pouvoir sur les mauvais 

esprits. D’où l’importance des exorcismes et des prières de 

guérison. Ils recherchent également la guérison physique, 
psychologique et spirituelle. 

 

 

La mission chrétienne dans les conditions 
ambivalentes de l’époque 
 

Nous avons noté plus haut que l’Inde religieuse tolérante traverse 

lentement une crise d’identité et devient virulente pour des motifs 
essentiellement politiques.  

 

Ainsi, depuis les années 1990, les activistes hindous ont pris de 

l’ampleur, mettant en avant l’idée que les musulmans et les 
chrétiens ne sont pas de vrais Indiens et qu’ils adorent un Dieu 

étranger. Onze États ont déjà mis en place des lois anti-conversion, 

affectueusement appelées « loi sur la liberté de religion », sous le 

prétexte de protéger la religion hindoue. Ils font également 
pression pour qu’une telle loi soit adoptée au niveau national. Bien 

qu’il n’existe aucune preuve sur les conversions forcées et que les 

données du recensement montrent que la population chrétienne 



 

 465 

en Inde n’augmente pas, les groupes Hindutva accusent les 

chrétiens de conversions massives.  

 

Les lois anti-conversion constituent un grand défi pour l’activité 
missionnaire chrétienne. En effet, les groupes hindous marginaux 

les utilisent comme une arme pour restreindre la liberté religieuse 

des groupes minoritaires et pour entraver des activités chrétiennes 

même innocentes, comme le culte à l’église, les chants de Noël, les 
réunions privées, l’aide humanitaire. On persécute les Hindous 

qui sont véritablement devenus chrétiens. Christian United Forum 

a signalé 486 actes violents contre des chrétiens, en 2021 et 127 en 

2022. Notons que les États dotés de lois anti-conversion comptent 
plus d’incidents de violence contre les chrétiens que tous les autres 

États réunis.  

 

Étrangement, souvent ces lois autorisent tacitement les 
conversions et re-conversions à l’hindouisme, même par la force 

ou l’incitation, en les appelant Ghar Vapasi, ce qui signifie « retour 

aux religions de ses ancêtres ». Une autre arme utilisée par 
l’appareil d’État contre les chrétiens est le contrôle strict et la 

restriction des fonds étrangers reçus par les chrétiens, sous 

prétexte qu’ils sont utilisés pour des conversions massives.  

 
Le nationalisme à caractère religieux a donc réussi, dans une 

certaine mesure, à dépeindre la mission chrétienne comme une 

activité suspecte et antinationale, et à l’inculquer dans l’esprit 

d’une partie de la population. Même les œuvres éducatives, de 
développement et caritatives des chrétiens sont interprétées 

comme un programme caché de conversion. Cela a fait de 

l’évangélisation une activité laborieuse. L’approche 

institutionnelle de la mission suivie par l’Église catholique et la 
proclamation directe de la Parole suivie par les chrétiens 

protestants et évangéliques sont également touchées par 

l’opposition organisée et la propagande du nombre croissant 

d’ultra-nationalistes.  
 

Pourtant, malgré ces nombreuses difficultés, les chrétiens de l’Inde 

ne se découragent pas. Ils suivent les conseils de Paul à son 

disciple Timothée : « Proclame la Parole, interviens à temps et à 



 

 466 

contretemps, dénonce le mal, fais des reproches, encourage, 

toujours avec patience et souci d’instruire » (2 Tm 4, 2).  

 

Tous les chrétiens savent qu’« évangéliser signifie porter la Bonne 
Nouvelle dans toutes les couches de l’humanité et, par son 

influence, transformer l’humanité de l’intérieur et la rendre 

nouvelle »7. Tout cela se réalise par le témoignage communautaire 

et personnel de l’Église et des chrétiens, à travers leur service et 
leurs souffrances. La mission se poursuit malgré l’opposition et la 

persécution.  

 

 

Universalisation des identités  
et identification des universaux 
 
Le pape François décrit « un universalisme autoritaire et abstrait » 

qui cherche à éliminer toutes les différences et les traditions 

comme « une quête superficielle d’unité » et une « uniformité 

unidimensionnelle » :  
 

Ce faux universalisme finit par priver le monde de ses diverses 
couleurs, de sa beauté et, finalement, de son humanité. (…) la 

famille humaine doit apprendre à vivre ensemble dans l’harmonie 
et la paix, sans que nous ayons tous à être identiques8.  
 

En philosophie, la relation entre identité et universalisme constitue 
le problème le plus ancien et le plus difficile, celui de l’un et du 

multiple. L’un est un et le multiple est multiple par la raison 

même des identités. L’universel est un point de référence ultérieur 
fondé sur des identités religieuses, culturelles, sociales ou 

politiques. L’accentuation excessive de l’altérité conduit au chaos, 

tandis que l’absolutisation de l’unicité conduit au totalitarisme. 

L’universalisme n’est possible que lorsque les identités sont 
maintenues dans une tension dynamique. En d’autres termes, 

l’universalisme est l’unicité dans la multiplicité.  

 

 
7. Evangelii Nuntiandi,  18. 

8. Pape François, Fratelli Tutti, 100. 



 

 467 

L’histoire est également marquée par la dynamique et la tension 

entre particularisme et universalité9. Tous les événements 

historiques sont particuliers et les différents particuliers existant en 

tension dialectique créent l’universel parce que le particulier est 
enraciné dans l’universel et que l’universel se manifeste dans le 

particulier. Cela permet à différents moments de l’histoire de co-

exister, créant des espaces communs là où ils se chevauchent, 

indiquant que les personnes d’une même nation peuvent partager 
des histoires différentes en fonction de leurs identités.  

 

Dans le contexte indien, l’hindouisme ne peut être universalisé, 

car le tissu indien est composé de toutes les religions, cultures, 
diversités de langues, coutumes et traditions. L’indianité est une 

idée partagée par la plupart des Indiens, sans pour autant perdre 

leurs identités religieuses, culturelles et sociales particulières. C’est 

pourquoi la monopolisation de l’indianité par le groupe Hindutva 
est injustifiée et contre-productive pour l’identité nationale elle-

même.  

 
Dans la nature elle-même, la durabilité de l’écosystème naturel 

dépend de la diversité des espèces qui y vivent, car la concurrence 

intra-spécifique pour les mêmes ressources est souvent plus 

violente que la concurrence inter-spécifique, qui est 
complémentaire. La diversité accroît la durabilité.  

 

Même dans les écosystèmes humains, l’histoire enseigne que les 

sociétés diversifiées prospèrent mieux que les sociétés totalitaires. 
Lorsque les identités sont respectées et encouragées, les individus 

et les groupes contribuent davantage au bien commun. Par 

conséquent, un universalisme allant au-delà des lois et des accords 

communs fonctionnels n’est pas propice à une société pacifique et 
harmonieuse.  

 

 

 
 

 

 
9. Cf. Nathan Rotenstreich, “Universalism and particularism in 

history’’, The Review of Metaphysics, 37, No. 1 (1983), 21-36. 



 

 468 

Pour une culture de la rencontre  
 

 

La dynamique de l’identité et de l’universalisme dans une société 
multireligieuse, multiculturelle et multiethnique comme l’Inde, est 

celle des identités religieuses qui s’auto-ségrègent et vacillent entre 

« tolérance et ségrégation », dans un effort apparent de coexistence 

pacifique. La dynamique des identités et de l’universalisme est 
puissante pour engendrer amitié et animosité, création et 

destruction. Les identités supposées et attribuées ont fait des 

ravages en Inde lors de la partition, et aujourd’hui la politisation 

des identités religieuses a généré une haine et une violence 
religieuses dépassant la violence basée sur les castes et même la 

violence criminelle dans la nation. L’unité dans la diversité est la 

beauté de l’Inde et donc l’effort actuel de la majorité pour 
homogénéiser la société est dangereux pour l’identité indienne en 

tant que nation tolérante et pacifique.  

 

Le christianisme en Inde était et est véritablement indien. Les 
chrétiens indiens sont non seulement désireux de s’adapter aux 

pratiques culturelles et religieuses indiennes, mais ils sont 

également moins susceptibles de se séparer des personnes 

d’autres religions ou cultures, malgré la haine et la persécution 
dont elles font l’objet. L’Église a de l’estime pour les adeptes de 

toutes les autres religions et « a une haute considération pour leur 

manière de vivre et de se conduire, leurs préceptes et leurs 

doctrines », mais, comme le dit le Pape François, les chrétiens sont 
convaincus qu’ils ne peuvent pas laisser « la musique de 

l’Évangile cesser de résonner dans les cœurs, les foyers et la sphère 

publique, car la source de la dignité humaine et de la fraternité est 

dans l’Évangile de Jésus Christ »10. 
 

Les chrétiens de l’Inde maintiennent leur identité et leur foi tout en 

vivant dans l’harmonie et l’amitié avec tous les autres, car, comme 

l’exprime magnifiquement le Pape François : « l’isolement et le 
repli sur ses propres intérêts ne sont jamais le moyen de restaurer 

l’espoir et d’apporter un renouveau »11. C’est dans cet esprit que 

 
10. Pape François, Fratelli tutti, 277. 
11.   Pape François, Fratelli tutti, 30.  



 

 469 

les chrétiens continuent à rendre des services éducatifs, médicaux 

et sociaux dont bénéficient la plupart des non-chrétiens, 

notamment les pauvres et les marginaux, en Inde.  

 
Les figures chrétiennes représentatives comme Mère Teresa de 

Calcutta, Graham Steins d’Orissa, les chrétiens tribaux de 

Kandhamal, Sr Rani Maria d’Indore et le Père Stan Samy étaient 

plus indiens dans leur style de vie, leur attitude et leur amour 
pour la nation et son peuple, que la plupart des nationalistes 

autoproclamés. Ce ne sont là que quelques exemples parmi les 

centaines de missionnaires chrétiens qui rendent des services 

désintéressés aux Indiens. Les chrétiens croient que tous les êtres 
humains appartiennent à une seule famille humaine et que, par 

conséquent, ce dont l’Inde a besoin aujourd’hui, c’est d’une 

« culture de la rencontre, de l’engagement et de la proximité »12 

pour transformer l’humanité de l’intérieur par la puissance de 
l’Évangile.  

 

 
 

Joseph Scaria Palakeel  

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 
12. Pape François, Fratelli tutti, 30. 



 

 470 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

Pierre Diarra 
 

 

 
 

n Afrique, les mutations vont vite, même si les habitants de ce 
continent essaient de prendre le temps de vivre, de discerner et 

de prier ! Ils inventent des solutions pour résoudre les 

nombreux problèmes d’éducation, de pouvoir et de gestion de la vie 

commune en s’appuyant souvent sur des valeurs religieuses. Les 
religions traditionnelles africaines (RTA) se réfèrent aux ancêtres et à 

leur médiation, d’où la pertinence d’un autre nom : religions des 

ancêtres. chrétiens, musulmans et divers autres croyants africains 

vivent enracinés dans le terreau culturel et spirituel que constituent 
les RTA (Africae munus, 92). Quels rapports à l’universel peut-on établir 

avec cette tradition religieuse ? 
 

Pour le concile Vatican II, l’Église catholique « exhorte donc ses fils 

pour que, avec prudence et charité, par le dialogue et par la 
collaboration avec les adeptes d’autres religions, et tout en témoignant 

de la foi et de la vie chrétiennes, ils reconnaissent, préservent et 

E 



 

 471 

fassent progresser les valeurs spirituelles, morales et socio-culturelles 

qui se trouvent en eux » (Nostra aetate, 2). L’ouverture à l’universel des 

RTA peut être perçue au niveau des valeurs spirituelles. De façon 

générale, notons l’hospitalité des Africains et l’acceptation de faire 
leur autocritique dès lors qu’ils entrent en contact avec les autres et de 

dialoguer avec eux. Qu’en est-il des adeptes des RTA ou religions des 

ancêtres ? 

 
Les adeptes des RTA nous situent d’emblée en Afrique au cœur des 

familles et des peuples africains. Les ancêtres et les pratiques rituelles 

sont rarement les mêmes d’un village à un autre, d’un peuple à un 

autre. Il ne saurait donc être question d’universalisme, sans quelques 
précisions, d’autant plus que d’un peuple à un autre les différences 

sont souvent importantes. Parfois, le chercheur peut observer des 

variantes voire des divergences d’une famille à une autre au sein du 

même peuple. Et pourtant, il est possible d’établir des rapports entre 
RTA et universalisme même si la quête d’identité dans certaines 

régions d’Afrique semble fouler au pied diverses valeurs des RTA. 

Ainsi, la « montée du tribalisme », avec comme conséquences des 
injustices et diverses formes de violence1, pousse les croyants à 

s’interroger sur l’apport des RTA, fond commun des croyants africains 

ouvert à des valeurs universelles. Comment vivre sous le regard de 

Dieu, sans exclure les autres, ceux qui ne sont pas membres de la 
famille, de la communauté ou du peuple ? Sans doute faut-il décliner 

au pluriel le sens des mots identité et universalisme pour chercher les 

réponses aux questions posées. 

 
Après avoir fait apparaître des valeurs liées aux RTA comme valeurs 

universelles (I), nous verrons l’importance pour les adeptes de 

l’efficacité des rites ou la fécondité des pratiques et comment ils 

orientent vers l’universel (II), en ce sens que les valeurs des RTA 
peuvent être comprises par divers croyants et les séduire. Les adeptes 

des RTA critiquent l’incohérence entre le discours religieux et les 

 
1. Jean-Pierre Bwalwel et Jean-Baptiste Malenge (dir.), Mission universelle et 

tribalité, Kinshasa, Baobab, 2020, 13. 



 

 472 

pratiques sociales (III). Ils dénoncent la quête d’identités parfois 

meurtrières, car il s’agit avant tout, pour bon nombre d’entre eux, 

d’enraciner leurs pratiques dans des traditions ancestrales qui 

respectent la vie. L’hospitalité, le respect et la défense de la vie 
d’autrui ne sont-ils pas le fondement des valeurs universelles ? 

L’incohérence entre valeurs religieuses et pratiques sociales explique 

en grande partie les dérives totalitaires, les violences politiques et 

économiques, mais aussi la résurgence de violences et d’actes racistes. 
La lutte contre ces dérives n’est-elle pas une valeur universelle ? 

 

 

Valeurs liées aux RTA, valeurs universelles ? 
 

Les adeptes des religions des ancêtres essaient de vivre de valeurs 

positives spécifiques et de valeurs ouvertes sur le monde, appelons-
les valeurs universelles. Parmi les premières, citons la croyance en un 

Être Suprême, Éternel, Créateur, Providence et juste Juge. Ces valeurs 

positives sont considérées, par les chrétiens, comme une préparation 

évangélique, car elles comprennent de précieuses semences du Verbe, qui 
aident un grand nombre de personnes à « s’ouvrir à la plénitude de la 

Révélation en Jésus Christ à travers la proclamation de l’Évangile » 

(Ecclesia in Africa, 67).  

 
Ce qui est spécifique aux adeptes des RTA, c’est la relation qu’ils 

entretiennent avec Dieu, mais aussi avec leurs semblables, qu’ils 

soient africains ou non, du même peuple qu’eux ou non. Ce qui est 

grave, ce sont moins les noms et attributs donnés à Dieu, que ce qu’ils 
provoquent dans les relations interpersonnelles. Quel doit être le 

comportement de l’être humain face à ses semblables quand il dit, par 

exemple, que Dieu est Providence et juste Juge ? Quand un adepte des 

RTA affirme que Dieu est le Créateur de tout et de tous, quelles 
relations doit-il entretenir avec les autres, qu’ils soient adeptes des 

RTA ou non ? Celles et ceux qui croient que Dieu est le créateur de tous 

et de tout devraient éviter, lors des rencontres, tout langage 

irrespectueux sur les autres. Pour les chrétiens, le sang versé du Christ 



 

 473 

devient, par le baptême, le principe et le lien d’une nouvelle fraternité. 

Celle-ci est à l’opposé de la division, du tribalisme, du racisme, de 

l’ethnocentrisme (cf. Ga 3, 26-28). L’Eucharistie est la force qui 

rassemble les enfants de Dieu dispersés et les maintient dans la 
communion, celle qui est propre aux fils de Dieu, aux membres de la 

Famille de Dieu (Africae munus, 41). Cette Famille est ouverte à tous et, 

dans les traditions africaines, le rôle de la famille est universellement 

considéré comme fondamental, d’où l’importance de la vénération 
des ancêtres. Ouverts à ce sens de la famille, à l’amour et au respect de 

la vie, les adeptes des RTA veulent rester en communication et en 

communion avec leurs ancêtres (Ecclesia in Africa, 42-43) et soutenir les 

valeurs liées à la famille. Ces valeurs sont universellement reconnues, 
malgré les risques d’exclusion qui peuvent provenir de diverses 

compréhensions de la famille et de la fraternité. 

 

D’une part, le croyant n’établit pas toujours de lien entre ce qu’il croit 
que son Dieu est et les rites qu’il célèbre, et d’autre part, le 

comportement qu’il doit avoir dans sa vie en société. Même s’il faisait 

le lien, il n’est pas sûr qu’il ait les comportements qui s’imposent à lui. 
S’il dit, par exemple, que son Dieu est bon et juste, ne doit-il pas aussi 

être bon et juste ? Si l’adepte des RTA pense que le Dieu auquel il croit 

est le créateur de tout et de tous, il doit, par respect pour Dieu, avoir 

de bonnes relations avec tout ce que Dieu a créé et en particulier avec 
tous les êtres humains. Est-ce là qu’il faut chercher les raisons 

théologiques de l’hospitalité chère aux adeptes des RTA et leur respect 

de la nature et de l’ordre cosmique ? Sans doute, à condition que cette 

hospitalité et ce respect de la nature ne se limitent pas à la région de 
l’adepte.  

 

Le risque est toujours grand pour le croyant de n’aimer que ses 

proches et les personnes qui croient comme lui2 et, finalement, de 
n’accueillir qu’eux. Si les adeptes des RTA considèrent que leur Dieu 

 
2. Amadou Hampaté Bâ, Vie et enseignement de Tierno Bokar, Paris, Seuil, 1980, 

142 et 158 ; voir Pierre Diarra, Gratuité fraternelle au cœur du dialogue, Paris, 
Karthala, 2021, 329. 



 

 474 

est bon, pensent-ils qu’il l’est également pour tous les êtres humains ? 

Si ce Dieu n’a pas la même attention pour tous ou n’est pas le même 

pour tous, qu’en est-il du Dieu ou des « dieux » des autres ? Doit-on 

parler d’un Dieu universel qui invite à travailler pour des « valeurs 
universelles » ? Sans doute. 

 

Les adeptes des RTA disent croire en un Dieu unique, mais qui est-il 

d’un peuple africain à un autre ? Qui est-il pour les chrétiens, les 
musulmans, les juifs et les autres croyants qui croient que Dieu est 

unique ? Les adeptes des RTA peuvent-ils avoir une perspective 

universaliste, si l’entretien de bonnes relations avec leurs ancêtres 

constitue leur principale préoccupation ?  
 

Notons que l’indifférence religieuse et l’incroyance ne sont pas 

absentes en Afrique, comme Eloi Messi Metogo l’a mis en relief, en 

partant des expériences du Congo, du Mali et du Bénin.3 Une quête 
d’une authenticité africaine empêche certains Africains, y compris les 

adeptes des RTA, de s’ouvrir à ce qui se fait de bon ailleurs, d’où la 

pertinence du titre de l’ouvrage d’Achille Mbembe : Afriques indociles.4 
Les Africains manifestent également leur indocilité quand ils 

critiquent ce qui vient d’ailleurs et cela peut être perçu comme une 

vertu, car tout ce qui vient d’ailleurs n’est pas forcément bon.  

 
Dans la même logique, certains Africains sont réticents à critiquer 

leurs traditions et leurs manières de vivre, notamment en matière de 

justice et de respect de la vie d’autrui. D’autres préfèrent accuser le 

colonisateur ou les chrétiens pour masquer leur incapacité ou leur 
refus de s’engager pour respecter les droits humains et améliorer les 

conditions de vie du plus grand nombre. Et pourtant, les adeptes des 

RTA prônent une justice, un respect de la vie et même une solidarité 

valorisée lors de diverses initiations.  
 

 
3. Eloi Messi Metogo, Dieu peut-il mourir en Afrique ?, Paris-Yaoundé, Karthala-

UCAC, 1997. 
4. Achille Mbembe, Afriques indociles, Paris, Karthala, 1988. 



 

 475 

Mais quand il s’agit d’organiser le vivre-ensemble, les difficultés 

semblent insurmontables, car il n’est pas facile d’être juste, d’instaurer 

la tolérance et l’acceptation des autres avec leurs différences, en 

travaillant pour la communion.5 Lors du premier synode spécial pour 
l’Afrique (Ecclesia in Africa, 114), la justice et la charité ont retenu 

l’attention des pères synodaux. Avec la deuxième assemblée spéciale 

pour l’Afrique du synode des évêques (4-25 octobre 2009), il fallait 

poser les bases pour « construire une Afrique réconciliée, par les voies 
de la vérité et de la justice, de l’amour et de la paix (cf. Ps 85, 11) » 

(Africae munus, 2). 

 

Puisque les femmes et les hommes portent en eux l’image de Dieu6 et 
sont appelés à faire partie de la même famille rachetée par le sang du 

Christ, un accès juste aux ressources de la terre que Dieu a mises à la 

disposition de tous doit être garanti à chacune, à chacun. Si ce n’est 

pas le cas, il serait trop facile d’accuser les seuls adeptes des RTA. Il est 
possible, en effet, d’observer l’égoïsme humain chez tous les croyants 

africains, les chrétiens y compris, quels que soient les gouvernements 

qui dirigent les pays africains. 
 
 

Entre reconnaissance universelle  
et fécondité ou « efficacité »  
 

Les différentes compréhensions que divers croyants ont de Dieu 

peuvent être confrontées, au cœur d’un dialogue, pour leur permettre 

de tendre vers le « vrai visage de Dieu », en critiquant les manières de 
parler de Dieu et de tisser des relations avec lui. Ce dialogue favorise 

les bonnes relations entre les êtres humains. Il est entendu que 

l’expression « bien se comporter face à autrui » devra être précisée lors 

 
5. Paulin Poucouta, Gaston Ogui et Pierre Diarra (éd.), Les défis du vivre ensemble 

au XXIe siècle, Paris, Karthala, 2016, 8-9 ; voir Pierre Diarra, « Postface : mission 
universelle au-delà des différences », Jean-Pierre Bwalwel et Jean-Baptiste 
Malenge (dir.), Mission universelle et tribalité, Kinshasa, Baobab, 2020, 269-303, 
en particulier 275-280. 

6. Gn 1, 27 ; Ep 1, 1-14 ; 2, 4-7 ; Rm 8, 28-30 Commission biblique pontificale, 
Qu’est-ce que l’Homme ?, Paris, Cerf, 2020, 420. 



 

 476 

des rencontres entre croyants, étant donné que ce qui est « bien » pour 

certains peut ne pas l’être pour d’autres, d’où l’importance de mettre 

en relief les valeurs religieuses et morales, notamment celles que 

défendent les adeptes des RTA. 
 

Il s’agit d’abord du respect de la vie d’autrui. Les adeptes des RTA sont 

souvent étonnés quand ils apprennent que certains croyants tuent 

leurs semblables, en prétextant qu’ils ne croient pas ou ne prient pas 

comme eux. Ils sont stupéfaits d’entendre qu’un croyant puisse tuer au 
nom de Dieu ou de la conception qu’il en a. En manifestant une grande 

tolérance pour les croyances des autres, les adeptes des RTA invitent les 

croyants à faire preuve d’ouverture et de tolérance pour accepter la 

liberté religieuse de tout être humain. Il s’agit là d’une valeur 
mondialement appréciée. Pensons à certains intégristes musulmans, 

mais aussi à certains chrétiens du Moyen-Age ou des périodes 

sombres où catholiques et protestants se sont combattus à mort en 

Europe. Certains conflits ont été transportés de l’Europe dans divers 
pays au cours de l’évangélisation au XIXe et au XXe siècle.  

 

Aujourd’hui encore, certains croyants peuvent avoir une tendance 

agressive en proposant leurs croyances à leurs contemporains, en 
respectant peu la liberté de ces derniers. La liberté religieuse n’est-elle 

pas la condition et la garantie de toutes les libertés ? La tolérance et le 

respect des croyances d’autrui dont font preuve les adeptes des RTA 

sont une invitation à respecter les croyances d’autrui. Ici, les adeptes 
des RTA rejoignent Jean-Paul II : « L’Église propose, elle n’impose rien. 

Elle respecte les personnes et les cultures, et elle s’arrête devant l’autel 

de la conscience » (Redemptoris missio, 39). 
 

Mettons ensuite en relief la question du prosélytisme. Les adeptes des 

RTA ne font pas de prosélytisme et ne partent pas en mission. Pour le 

pape François, le chrétien ne doit pas emprunter le chemin du 
prosélytisme, mais celui du dialogue comme le souligne le concile 

Vatican II (Nostra aetate, 2). Les croyants sont invités à chercher Dieu 

ensemble, à tendre vers le Bien et la Vérité, en ouvrant des chemins 

d’amour, de convivialité et de paix, valeurs chères aux adeptes des 



 

 477 

RTA. Cela ne signifie pas que tout est parfait chez les adeptes des RTA, 

mais qu’il est urgent que les croyants privilégient l’écoute et le service 

des autres le plus gratuitement possible (Mt 10, 8 ; Fratelli tutti, 140).  

« Le vrai amour, articulé au dialogue et à l’annonce, est humble et 
doux, sans arrogance et sans suffisance.7 » L’Église ne grandit pas par 

prosélytisme, mais « par attraction » (Evangelii gaudium, 14). 

 

Les adeptes des RTA ne supportent pas ce qu’ils considèrent comme 
une hypocrisie voire un mensonge ou, en tout cas, une incohérence 

entre les discours et les actes. Ils sont souvent scandalisés par les 

conflits qui opposent les chrétiens. Les croyants qui parlent d’un 

Dieu-Amour sans manifester d’amour envers leurs sœurs et frères 
humains dévalorisent leurs religions et leur Dieu, même si leur 

nombre est réduit. À la suite de leur Dieu-Amour, les chrétiens sont 

invités à aimer (Jn 13, 35), mais le font-ils ? L’amour n’est-il pas une 

valeur universelle ? 
 

Les cinq grands commandements de l’humanité, selon Hans Küng, 

que l’on retrouve dans les religions sont bien présents dans les RTA. Il 
s’agit de : « 1) ne pas tuer ; 2) ne pas mentir ; 3) ne pas voler ; 4) ne pas 

se livrer à la fornication ; 5) respecter ses parents et aimer ses 

enfants.8 » Ces commandements sont très généraux, mais que de 

choses changeraient si le troisième commandement, par exemple, était 
respecté. Une lutte acharnée contre le fléau de la corruption et des 

détournements de biens publics pourrait être menée sans hypocrisie.  

 

Ce qui est universel et que les adeptes des RTA essaient de valoriser, 
c’est le lien entre discours religieux et pratiques sociales. Qu’en est-il 

des personnes engagées en politique et dans l’économie et qui se 

disent croyantes ? Rien ne sert d’élaborer de beaux discours ou d’avoir 

de bons principes, religieux et autres, s’ils ne sont pas mis en pratique. 

 
7. Pierre Diarra, « L’Église grandit par attraction et non par prosélytisme », 

Perspectives missionnaires, 82, 2021, 46-51 ; en particulier, 51. 
8. Hans Küng, Projet d’éthique planétaire. La paix mondiale par la paix entre les 

religions, Paris, Seuil, 1991, 100. 



 

 478 

Que de choses changeraient, si les discours sur la liberté, la solidarité 

et la lutte contre l’injustice et la pauvreté étaient mis en pratique !  

 

Les adeptes des RTA demandent moins de croire que de participer à 
des rites religieux et à des actions sociales. Que de choses 

changeraient si, par exemple, la « règle d’or » était mise en pratique : 

« Ce que tu ne désires pas toi-même, ne le fais pas aux autres » ou 

encore « Ne fais pas aux autres ce que tu ne veux pas qu’ils te fassent » 
et, autrement dit, « tout ce que vous voulez que les hommes fassent 

pour vous, faites-le vous-mêmes pour eux » (Mt 7, 12 ; Lc 6, 31)9.  

 

Les adeptes des RTA nous invitent à revenir, non à des principes 
parfois tellement complexes qu’ils apparaissent comme des tentatives 

de refuser l’amour et la justice, mais à une morale et une éthique 

simples et pratiques, où l’autre est au cœur des préoccupations. 

 
En mettant l’accent sur ce que les ancêtres prescrivent, les adeptes des 

RTA semblent vouloir « dédouaner » Dieu de toutes les accusations 

que l’on porte contre lui, en donnant la possibilité de critiquer ce que 
l’on prétend que Dieu dit. Que d’injustices et d’aliénations imposées 

aux humains au nom de Dieu !  

 

En mettant l’accent sur l’expérience humaine du divin, les adeptes des 
RTA engagent intensément la responsabilité du croyant, même si 

certains d’entre eux cèdent facilement au fatalisme, en expliquant que 

l’on ne peut rien contre le sort, la volonté des ancêtres ou celle de 

Dieu. Après avoir créé le monde, Dieu ne l’a-t-il pas laissé entre les 
mains de ses créatures ? N’est-il pas parti, comme divers mythes 

tentent de l’expliquer10, comme pour donner toute la place à l’homme 

et le rendre responsable de sa planète et de l’avenir des sociétés ? 

 
 

 
9. Hans Küng, Projet d’éthique planétaire, 103. 
10. Pierre Diarra, « Dieu, à partir de quatre mythes de la "retraite de Dieu" », 

Gaston Ogui Cossi, Christiane Baka, Pierre Diarra et Paulin Poucouta (dir.), 
De qui Dieu est-il le nom ? Penser le divin, Paris, Karthala, 2021, 385-396. 



 

 479 

Incohérence entre discours religieux  
et pratiques sociales 
 

 
Ceux qui pratiquent la sorcellerie maléfique sont souvent reliés, à tort 

ou à raison, aux RTA. La sorcellerie, un système vieux comme le 

monde, comporte un versant maléfique et un versant bénéfique que 

l’on pourrait appeler contre-sorcellerie, une sorte de stratégie que les 
hommes se donnent pour gérer la menace permanente du pouvoir de 

nuire des autres. Quand les institutions, comme la Justice et la 

palabre11, montrent leur relative incapacité à régler les conflits par les 

moyens légaux, que fait-on ? Quand le dialogue semble insuffisant 
pour résoudre les problèmes relationnels et relever les défis du vivre-

ensemble, il devient très tentant de recourir à la sorcellerie (Africae 

munus, 93). L’« autre »12 est alors posé comme question : allons-nous 
vers les autres pour nous en servir ou pour les servir ? 

 

En fait, la peur des autres et de leur puissance de nuisance n’est ni 

propre aux Africains ni l’apanage des adeptes des RTA. Le refus de la 
vérité, même quand elle semble évidente, et le désir d’aller chercher 

« la vérité » ailleurs en soupçonnant toujours quelques forces du mal 

et même le complotisme13 peuvent apparaître partout dans le monde. 

Il suffit de penser aux diverses idées qui ont circulé sur le vaccin anti-
covid-19 ou sur la guerre en Ukraine. Pourrait-on parler 

d’universalisme en ce qui concerne la reconnaissance de la présence 

des forces du mal dans nos sociétés ? Oui, sans doute, même si les 

adeptes des RTA seraient plus prompts à l’admettre. Mais quel crédit 
accordons-nous à la science et quelle place donnons-nous à 

l’irrationnel ? L’autre peut faire peur, m’induire en erreur, mais il peut 

aussi m’aider à tendre vers la vérité.  

 
11. Éric de Rosny (dir.), Justice et Sorcellerie, Paris-Yaoundé, Karthala-Presses de 

l’UCAC, 2006. 
12. Paulin Poucouta, Gaston Ogui et Pierre Diarra (éd.), Les défis du vivre-ensemble 

au XXIe siècle, Paris, Karthala, 7. 
13 . Jean-Pierre Dozon, La vérité est ailleurs. Complots et sorcellerie, Paris, 

Ed. Fondation Maison des sciences de l’homme, 2017, 30-31. 



 

 480 

Les peurs créent des liens de sujétion paralysants, des dépendances 

serviles, constituant un réel vivier dont se nourrissent diverses formes 

de corruption. Assoiffés de bien-être ou soucieux de protection contre 

les esprits mauvais ou les puissants de ce monde, les paysans comme 
les citadins14 recourent parfois à des pratiques qui sont en désaccord 

avec la morale chrétienne et celle des RTA. Les prières de délivrance15 

ne suffisent pas pour résoudre le problème si une véritable formation 

n’y est pas associée. 
 

Perçue ou non comme un problème, la « double appartenance », au 
christianisme et aux RTA, est un défi à relever. C’est également un défi 

partout où les chrétiens sont tentés par d’autres pratiques religieuses. 

Pourquoi le croyant sent-il le besoin d’aller « goûter » aux fruits 

d’autres pratiques religieuses sans abandonner pour autant ses 
propres pratiques ? En critiquant les pratiques des adeptes des RTA et 

des chrétiens, les croyants ouvrent des perspectives universalistes. En 

effet, l’accueil de l’autre et l’hospitalité, reliés aux adeptes des RTA, 

doivent interroger les croyants. Il est envisageable pour tout croyant 
de changer de religion, parce qu’il espère trouver un épanouissement 

plus grand dans la nouvelle ; mais ce qui est aussi exigeant, c’est 

d’accepter, au contact des autres, de critiquer ses propres conceptions 

théologiques et morales pour leur donner une dimension plus 
universelle. 
 

Il est important d’accepter quelques critères nécessaires pour préciser 
ce qu’il faut entendre par certains mots comme amour et justice, paix 

et réconciliation, amitié et fraternité. Quel croyant refuserait-il ces 

valeurs ? Les adeptes des RTA, comme les autres croyants, ne peuvent 
limiter leur amour et l’application des autres valeurs aux membres de 

 
14. Pierre Diarra, Gaston Ogui Cossi et Paulin Poucouta (dir.), Penser la ville 

africaine de demain dans le contexte de la mondialisation, Paris, Karthala, en 
particulier la question des influences, des dépendances et de la circulation de 
l’argent ; voir Eloi Diarra, « Au cœur de la ville africaine : l’argent et l’impôt », 
169-176. 

15. Meinrad Pierre Hebga, Sorcellerie et Prière de délivrance, Paris, Présence 
Africaine, 1982, 145-159 et 200. 



 

 481 

leurs familles, communautés ou peuples. Afin de tendre vers une 

éducation ouverte aux valeurs de l’humanité, les adeptes des RTA 

proposent diverses initiations, pour tenter de rectifier l’éducation 

reçue au sein des familles. Tout être humain ne mérite-t-il pas d’être 
accueilli et que l’on défende sa vie ? C’est ensemble que les humains 

précisent ce qui est bien et qui est mal, ce qui est humain et ce qui en 

éloigne. 

 
 

Quand les croyants acceptent de s’interroger  
 

À partir de la réflexion sur les RTA, trois défis universels sont lancés à 
l’humanité entière. Le premier défi est écologique ; il concerne 

l’équilibre dans la nature, la société et l’univers. Il s’agit surtout 

d’entretenir des relations pacifiées avec l’environnement et, dans la 
logique des RTA, avec la terre, les animaux, les êtres visibles et 

invisibles. 

 

La bonne articulation entre le rôle du divin et la responsabilité 
humaine constitue le deuxième défi. Quel que soit le rôle qu’il donne 

au créateur, le croyant doit s’interroger pour savoir comment tendre 

avec les autres croyants vers la vérité et trouver des compromis pour 

dialoguer et agir avec eux, en s’appuyant sur la tolérance, chère aux 
adeptes des RTA, et sur une certaine liberté religieuse. Pour vivre 

ensemble, le dialogue permet de mettre en commun des idées venues 

d’horizons divers, des religions, mais aussi des sciences humaines qui 

privilégient l’observation, l’expérimentation, l’analyse et la 
vérification. 

 

Le troisième défi concerne la responsabilité, le rapport au fatalisme 

qu’il faut bien articuler à la confiance et à la méfiance, la question 
pertinente étant celle-ci : qui est responsable de quoi ? Le nombre des 

médiateurs ou intermédiaires des RTA est-il l’expression de leur 

incompétence ou le signe d’une irresponsabilité des croyants face aux 

difficultés de la vie ?  



 

 482 

Les mêmes questions se posent face aux nouveaux mouvements 

religieux quand un croyant accumule les pratiques de différentes 

traditions religieuses. La question du discernement est donc posée 

face aux diverses propositions religieuses. Les autres sont des 
intermédiaires pour chercher Dieu, discerner et prendre de bonnes 

décisions, mais aussi pour assumer ses responsabilités en se laissant 

bousculer par des valeurs spirituelles dans divers domaines de la 

vie16.  

 

 

Pierre Diarra 

 
 

 

 
16. Voir la prière des évêques du Mali à l’occasion de la CAN de football : Pierre 

Diarra, « La prière en Afrique noire », Michel Meslin (dir.), Quand les hommes 
parlent aux dieux, Paris, Bayard, 2003, 54-828, surtout 824-825. 

 

 
Abonnements 2023 

 

Nous invitons nos lecteurs à renouveler leur abonnement pour 
2023. Le prix reste inchangé par rapport à l’année 2022 : 45 € 
pour la zone 1 et 35 € pour la zone 2.  
Il est nécessaire que toute correspondance indique le numéro 
d’abonné (de 1000 à 4500 pour les abonnés, de 5000 à 5999 
pour les intermédiaires). 
 
Veuillez ne pas envoyer de chèque bancaire de l’étranger 
(sauf chèque payable directement auprès d’une banque 
française en vertu d’un accord particulier). Un virement 
international occasionne moins de frais. Voici les codes 
nécessaires. 
 
IBAN : FR 18 2004 1000 0116 5071 0F02 053 
BIC : PSSTFRPPPAR 
Au nom de : Association de la revue Spiritus 



 

 483 

aria  
 

 

 
 

 

 

 

 

Gilles Routhier  
 

 

 

 

e dernier conclave qui a élu Jorge Bergolio comme pape s’est 
largement joué sur la question de la réforme du gouvernement 

central de l’Église catholique, qui avait été mise à mal sous le 

pontificat de Benoît XVI, mais dont les dysfonctionnements étaient 

déjà avérés à la fin du pontificat de Jean-Paul II. On sera mieux à 
même, dans quelques années, lorsque nous aurons plus de distance, 

de voir si, au final, la réforme du Synode des évêques et le Synode sur 

la synodalité n’ont pas été plus déterminants dans cette réforme que 

la réforme de la curie elle-même.  
 

Quoi qu’il en soit, la Constitution apostolique réformant la curie 

romaine, Predicate evangelium (mars 2022) est venue plus tardivement 

que celle réformant le Synode des évêques (Episcopalis communio, 
septembre 2018). Manifestement, la réforme de la curie — qui a mis 

L 



 

 484 

neuf ans avant d’aboutir — a été un processus laborieux, a suivi des 

voies sinueuses et a fait l’objet de résistances et de pressions. On peut 

même se demander si la curie est réformable.  

 
 

La réforme de la curie : de Jean XXIII à François  
 

À mon sens, la curie, instrument de gouvernement essentiel, constitue 
une des maladies de l’Église catholique et est un des verrous qui 

empêche toute réforme en profondeur de son gouvernement. Tous les 

derniers papes en ont fait les frais. Pour contourner la curie, après de 

premières réformes1, Jean XXIII convoque un concile. Si, dans le 
fonctionnement habituel, l’urbs (la ville) dirige l’orbis (le monde) à 

travers le gouvernement de la curie, au concile, l’orbis envahit l’urbs. 

Ce qui a pour effet de la menotter. 
 

Son successeur, Paul VI, qui avait longuement séjourné à la curie 

avant de devenir tardivement archevêque de Milan, a cru pouvoir la 

réformer. Sa réforme a été de loin la plus importante. Dès la fin du 
concile, il annonce la réforme de la Congrégation du Saint-Office2. Elle 

consiste en la création de plusieurs nouveaux organismes3 avant de 

 
1. En plus de pourvoir aux fonctions vacantes — Pie XII avait choisi de 

gouverner sans secrétaire d’État et avait pris l’habitude, au cours des 
dernières années de son pontificat, de ne pas remplacer les dirigeants 
disparus. Jean XXIII réintroduit les audiences di Tabella suspendues depuis 
1953, et la coutume de réunir les chefs des divers dicastères, en vue d’une 
concertation de l’activité des divers organes administratifs. De plus, le 5 mai 
1960, il crée dans la curie un nouvel organisme, le Secrétariat pour l’Unité des 
chrétiens. 

2. Voir le Motu Proprio Integrae Servandae, Acta Apostolicae Sedis 57, 1965, 
952-955. Trad. française dans La Documentation catholique, 2 janvier 1966, 82-
84.  

3. Je pense en particulier au Secrétariat pour le dialogue avec les non-chrétiens 
(annoncé le 12 septembre 1963, mais créé par le bref Progrediente Concilio le 
19 mai 1964), le Secrétariat pour les non croyants (9 avril 1965), la 
Commission Justice et Paix (6 janvier 1967), le Conseil pontifical des laïcs 
(6 janvier 1967). C’est au moins ainsi qu’il est désigné (Consiglio dei laici) 
dans la lettre apostolique en forme de motu proprio Catholicam christi 
Ecclesiam qui le créait. Ce conseil se voulait notamment un lieu où, « dans la 



 

 485 

prendre la forme d’une réforme d’ensemble, présentée dans la 

constitution apostolique Regimini Ecclesiae universae (août 1967). Celle-

ci coordonne les différents organismes curiaux, les réorganise et en 

précise les compétences, les procédures et les méthodes de travail. Le 
concile en est le fondement et l’inspiration4. Ce faisant, Paul VI exauce 

le vœu des Pères conciliaires qui avaient souhaité que « ces Dicastères, 

[…], soient soumis à une nouvelle organisation plus en rapport avec 

les besoins des temps, des pays et des Rites, notamment en ce qui 
concerne leur nombre, leur nom, leur compétence, leurs méthodes 

propres de travail et la coordination de leurs travaux »5. 

 

Jean-Paul II reprend les choses à sa manière. Sa réforme principale, 
bien que non exclusive6, se retrouve dans la constitution apostolique 

Pastor Bonus (28 juin 1988) qui centralise les nouveaux organismes 

 
sainte Église se rencontrent en quelque sorte et entrent en dialogue, soit la 
hiérarchie sacrée et les laïcs, soit les différentes associations de laïcs, dans le 
sens indiqué par les dernières pages de l’encyclique Ecclesiam suam. » Ce n’est 
que lors de sa réforme (motu proprio Apostolatus peragendi – 10 décembre 
1976), qu’il prend le nom de « Pontificium consilium pro laicis). On lui 
adjoindra, en 1973, le comité pour la famille. Paul VI érige également la 
Commission pontificale pour les communications sociales (Motu Proprio In 
fructibus multis, 2 avril 1964), le Conseil Pontifical pour la Pastorale des 
Migrants et des Personnes en Déplacement (Motu Proprio Apostolicae 
Caritatis, 19 mars 1970) et le Conseil pontifical Cor unum (1971).  

4. Voir Christus Dominus 9 et 10.  
5. En fait, dans la formulation de ce vœu, les Pères conciliaires reprenaient la 

vision de la réforme qu’avait énoncée Paul VI dans son allocution aux 
membres de la curie romaine, le 21 septembre 1963, peu avant l’ouverture de 
la deuxième session du concile (AAS 55, 1963, 793 s.). 

6. On lui doit trois modifications : le 2 juillet 1988, il créa la Commission Ecclesia 
Dei et, le 25 mars 1993, il réunit en un seul dicastère le conseil pontifical de la 
culture et le conseil pontifical pour le dialogue avec les non-croyants. On doit 
aussi relever les compétences accrues accordées à la Congrégation de la 
doctrine de la foi pour le traitement de certains délits les plus graves contre 
les mœurs, en particulier les abus sexuels d’un prêtre sur un mineur (Motu 
proprio Sacramentum sanctitatis tutela, 2001, suivi de la lettre De delictis 
gravvioribus du cardinal Ratzinger qui précise les modalités d’application de 
cette compétence). 



 

 486 

créés par Paul VI7. Il contournera la curie d’une autre manière : en 

établissant son propre programme, voyageant à travers le monde, 

développant des activités propres8, laissant derrière la curie, dont 

l’action envoya des messages contradictoires. Si Benoît XVI, au cours 
de son bref pontificat, avance quelques mesures de réforme9, il ne 

 
7. Non seulement les conseils pontificaux deviennent des dicastères à part 

entière et les commissions pontificales deviennent autonomes, mais la 
« nouvelle curie » créée par Paul VI et regardée avec grande méfiance par 
l’« ancienne curie », est normalisée. Les liens qu’elle entretenait avec 
l’extérieur, notamment avec des « mondes non-catholiques » s’effacent 
(disparition de SODEPAX en 1980). Ensuite, la composition (plusieurs laïcs, 
dont plusieurs femmes, à Justice et Paix, aux conseils des laïcs et de la 
famille), la structure (Justice et paix a une structure très décentralisée, avec 
des comités nationaux), le fonctionnement, les méthodes de travail, le type de 
documents produits, la forme de rencontres se distingue par rapport à ce que 
l’on trouve dans l’« ancienne curie ». Enfin, dans quelques cas, le président de 
ces nouveaux dicastères est un évêque résidentiel (c’est le cas du cardinal 
König qui, tout en demeurant archevêque de Vienne, est à la tête du 
Secrétariat pour les non croyants (1965-1980), du cardinal Roy président de la 
Commission Justice et Paix (1967-1976), du Conseil pour les laïcs (1967-1976) 
et le « Comité pour la famille » (1973-1976), tout en demeurant archevêque de 
Québec et du cardinal Willebrands concurremment président du Secrétariat 
pour l’Unité des chrétiens et archevêque d’Utrecht de 1975 à 1983). Tous ces 
cas ont été initiés au cours du pontificat de Paul VI. Si l’on veut voir à quoi 
peut ressembler une curie réformée, il faut examiner la vie de ces nouveaux 
dicastères entre 1965 et 1976. Avec la Constitution Pastor Bonus, on assiste à 
une normalisation progressive de la curie. De l’innovation postconciliaire, on 
passe à la routinisation. La période de créativité institutionnelle est terminée. 

8. Je pense notamment aux journées mondiales de la jeunesse, aux rencontres 
interreligieuses d’Assise, aux activités entourant le Jubilée de l’An 2000, etc.  

9. En 2009, celui-ci rattache la commission Ecclesia Dei à la Congrégation pour la 
doctrine de la foi (motu proprio Ecclesiae unitatem) et le 30 décembre 2010, il 
crée l’autorité d’information financière. Par la suite, il transfère au Tribunal 
de la Rote certaines compétences de la Congrégation pour le culte divin et la 
discipline des sacrements, crée le Conseil pontifical pour la promotion de la 
nouvelle évangélisation le 21 septembre 2012 (motu proprio Ubicumque et 
semper). Enfin, le 16 janvier 2013, il transfère les compétences sur les 
séminaires de la Congrégation pour l’éduction catholique à la Congrégation 
pour le clergé et celles sur la catéchèse de la Congrégation pour le clergé au 
Conseil pontifical pour la promotion de la nouvelle évangélisation. Bien que 
parfois utiles, ces modifications ne réforment pas en profondeur la curie 
romaine.  



 

 487 

réussira jamais à maîtriser la curie et il en sera victime à travers des 

fuites bien orchestrées.  

 

François est donc appelé à réussir là où les autres n’ont pas 
complètement réussi. La Constitution remet les choses en ordre, mais 

il faut voir que la réforme est amorcée depuis un bon moment, 

d’abord par une remise en ordre de la gestion des finances et des 

biens du Saint-Siège, ce qui passe assez inaperçu dans la Constitution 
apostolique.  

 

 

Perspectives et orientations de la réforme 
 
La mission  
 

Ce qui retient le plus l’attention, c’est l’orientation missionnaire 

donnée à la curie par la constitution apostolique. Cette orientation, 
déjà indiquée dans le titre, développée par la suite dans le préambule 

(paragraphes 1 et 2) et confirmée dans l’énumération des dicastères, 

celui pour l’évangélisation (art. 53 à 68) arrivant en tête de liste et 

« présidé directement par le Pontife romain » (art. 54). C’est là 
l’orientation fondamentale qui est donnée comme horizon à 

l’ensemble des activités de la curie.  

 

L’évangélisation est à son principe et le critère qui mesure l’ensemble 
de son activité10. Il faudra toujours se rappeler que « c’est dans le 

cadre de la nature missionnaire de l’Église que se situe la réforme de 

la curie romaine » (par 3) et c’est à l’aune de la « conversion 
missionnaire de l’Église » (par. 2) que devra se mesurer la réussite de 

cette réforme de la curie.  
 

 
 
 

 
10. Je reprends ici le titre II : « principes et critères pour le service de la curie 

romaine ».  



 

 488 

Les Églises particulières  
 

Sur le plan ecclésiologique, la deuxième orientation de fond est sans 

contredit l’insistance sur les Églises particulières, le service des 
évêques et la collégialité épiscopale au service de la communion de 

l’Église. Si le préambule de la Constitution Pastor Bonus comportait 

quelques réflexions sur les rapports de la Curie avec le collège des 

évêques (§ 7, 8 et 10), elle n’offrait rien de significatif à propos de 
conférences épiscopales. A contrario, Predicate Evangelium a des 

énoncés très clairs sur le fait que la curie est non seulement au service 

de la primauté, mais elle est appelée à soutenir les Églises 

particulières, leur évêque et les conférences épiscopales (§ 1, sp. 4).  
 

La curie est donc dite au service des Églises locales et au service des 

évêques, ce qui était déjà annoncé dans la systématique du document, 

le paragraphe 1 s’intitulant « Service à la mission du Pape » trouve un 
titre correspondant au paragraphe 3, « Service de la mission des 

évêques ». Comme l’affirme clairement le § 8, « La curie romaine ne se 

situe pas entre le Pape et les évêques, elle se met plutôt au service des 
deux selon les modalités propres à la nature de chacun ».  

 

Cette affirmation est reprise et répétée à l’article qui ouvre la 

section III, les normes : « Elle est au service du Pape, successeur de 
Pierre, et des évêques, successeurs des Apôtres — selon les modalités 

propres à la nature de chacun. » Ces petites phrases, placées à des 

endroits stratégiques et structurants du document, ne sont pas 

innocentes et sont grosses de changements à venir dans les relations 
entre la curie, les évêques et les conférences épiscopales. La 

constitution rompt avec la logique « Top — down », comme on dit 

dans les administrations, la curie définissant les règles à appliquer 

dans l’orbis, pour favoriser une communication davantage circulaire et 
horizontale qui va des Églises locales à la curie et à l’Église tout 

entière :  
 

La Curie romaine, dans son service pour le bien de la communio tout 
entière, est en mesure de recueillir et d’analyser […], la richesse de ces 
connaissances et des expériences des initiatives et propositions 



 

 489 

créatives les meilleures en matière d’évangélisation des différentes 
Églises particulières, Conférences épiscopales et Structures 
hiérarchiques orientales, ainsi que la manière d’agir face aux 
problèmes, défis et propositions créatives. Rassemblant ces 
expériences de l’Église dans son universalité, elle en rend 
participantes, en tant que soutiens, les Églises particulières, les 
Conférences épiscopales et les Structures hiérarchiques orientales (§ 4).  

 
De plus, sans que le mot ne soit prononcé, le principe de subsidiarité 

fait timidement son entrée, lorsque l’on déclare que la curie « examine 

les questions et les problèmes qui dépassent le domaine de 
compétence des évêques diocésains/éparchiaux individuels, ou des 

organismes épiscopaux (Conférences ou Structures hiérarchiques 

orientales) » (art. 21).  

 
Cela signifie que les organismes les plus près des problèmes ont la 

compétence pour traiter des questions que posent la vie de l’Église. 

On sort également du régime de concession de pouvoir pour adopter 

celui de la réserve des compétences, questions si cruciales dans les 
débats au moment de Vatican II : « Chacune des institutions curiales, 

dans le cadre de ses compétences propres : Traite des affaires qui, de 

par leur nature ou de par une disposition du droit, sont réservées au 

Siège apostolique » (art. 21)11. 
 

Enfin, si Pastor Bonus se cantonnait dans « l’affection collégiale » 

(4 occurrences dans le préambule, § 9 et 14), Predicate Evangelium 

souligne la « communion affective et effective » (par. 3 et 8) entre les 
évêques et le successeur de Pierre. En somme, la Constitution est plus 

vigoureuse et moins timide dans la réception du chapitre III de Lumen 

gentium et de l’ecclésiologie conciliaire. 

 
 

 
11. Voir aussi le § 2 où l’on affirme qu’il s’agit « de laisser à la compétence des 

pasteurs la faculté de résoudre, dans l’exercice de « leur propre fonction 
d’enseignement » et de pasteurs, les questions qu’ils connaissent bien [29] et 
qui ne touchent pas l’unité de doctrine, de discipline et de communion de 
l’Église […]. 



 

 490 

L’œcuménisme  
 

Il ne faudrait pas oublier la préoccupation œcuménique mise en avant 

dans la Constitution. Si le terme « unité » saturait la constitution Pastor 

Bonus, on visait surtout l’unité de/dans l’Église catholique, hormis les 
articles se rapportant directement au Conseil pontifical pour l’unité 

des chrétiens ou la congrégation pour les Églises orientales. Ici, la 

préoccupation œcuménique, qui figure dans le Préambule apparaît 

comme une des visées de la réforme de toute la curie et pas seulement 
d’un de ses organismes :  

 

Il doit donc être clair que « la réforme n’est pas une fin en soi, mais un 

moyen pour apporter un fort témoignage chrétien ; pour favoriser une 
évangélisation plus efficace ; pour promouvoir un esprit œcuménique 

plus fécond […] (§ 12).  

 

L’œcuménisme n’apparaît donc pas une spécialité relevant d’un 
dicastère particulier, mais d’une dimension du travail de toute la 

curie.  

 
L’Église, peuple de Dieu  

 
Enfin, et pour me limiter à ces quatre orientations, la Constitution 

intègre l’ensemble des membres du peuple de Dieu. Les laïcs, 

hommes et femmes (§ 10), trouvent [enfin, diront plusieurs] leur place 

dans la curie et cela à divers titres, parmi les consulteurs (art. 16) et les 
membres des dicastères (art. 15), parmi les officiaux aussi (14 § 3), y 

compris ceux qui exercent une fonction de gouvernement (§ 10) des 

organismes curiaux. Cette affirmation est constante, du Préambule 

(§ 6, 7 et 10,), jusqu’aux dispositions spécifiques (art. 78 § 3, 206 et 221).  
 

Le paragraphe 10 intitulé « Chaque chrétien est un disciple 

missionnaire » énonce le principe et le fondement de cette 
incorporation des laïcs à la curie : « le pape, les évêques et les autres 

ministres ordonnés ne sont pas les seuls évangélisateurs dans l’Église. 

[…] Tout chrétien, en vertu de son baptême, est un disciple 



 

 491 

missionnaire « dans la mesure où il a rencontré l’amour de Dieu en 

Jésus Christ ».  

 

Il est impossible de ne pas en tenir compte dans la mise à jour de la 
curie. Sa réforme doit donc prévoir la participation de laïcs, hommes 

et femmes, y compris dans des rôles de gouvernement et de 

responsabilité. Leur présence et leur participation sont même 

indispensables, car ils coopèrent au bien de toute l’Église […] 
L’ecclésiologie inclusive du peuple de Dieu du concile Vatican II s’en 

trouve assumée.  

 

On pourrait dire un mot de la règle d’amovibilité (deux quinquennats, 
puis retour aux activités pastorales | art. 17 § 4), de la réduction du 

nombre de dicastères, ce qui a une incidence sur les assemblées du 

synode des évêques auxquelles participent tous les membres des 

dicastères, des regroupements de dicastères qui ne conduisent pas 
toujours à une véritable intégration en un nouvel ensemble des deux 

ou trois organismes regroupés, de la pertinence de certains 

regroupements (par exemple, famille et laïcat, comme si les diacres, 
qui sont des clercs, et plusieurs prêtres des Églises orientales étaient 

étrangers aux réalités familiales), etc. 

 

 

Les procédures 
 

Si inspirant que soit le Préambule, si éloquentes que soient les normes 

générales, la réforme de la curie, comme toutes les réformes, se joue 
dans les procédures (art. 20 ss) et à travers les personnes qui la 

mettront en œuvre. La Constitution apostolique représente un 

programme ; les opérations quotidiennes se situent sur le plan effectif. 

Sous le titre, nous mettons en particulier le travail de collaboration 
entre les dicastères et le service des évêques, des conférences 

épiscopales et des Églises particulières.  

 



 

 492 

On a beau affirmer le principe, il faut se donner les instruments et les 

règles pour que cela devienne effectif. Autrement, on aura à nouveau 

un travail en silo réalisé dans la compétition entre les dicastères, l’un 

ou l’autre s’employant à verrouiller les questions, s’assurant de 
bloquer tous les développements.  

 

Par ailleurs, laisser les conférences épiscopales et les évêques agir et 

régler toutes les questions qui relèvent d’eux exigera beaucoup de 
retenue de la part de la curie. Qui garantira et quelle procédure 

assurera que les organismes curiaux n’envahissent pas à nouveau les 

domaines qui ne lui sont pas réservés (art. 21). Encore ici, une mesure 

procédurale et des règles sont nécessaires si l’on ne veut pas se 
retrouver dans la situation dans laquelle on se retrouve à présent.  
 
Affirmer, comme le fait le § 4 du Préambule, que le rôle de la curie est 
‘de recueillir et d’analyser […], la richesse de ces connaissances et des 

expériences des initiatives et propositions créatives les meilleures en 

matière d’évangélisation des différentes Églises particulières, 

Conférences épiscopales et Structures hiérarchiques orientales, ainsi 
que la manière d’agir face aux problèmes, défis et propositions 

créatives’, de rassembler « ces expériences de l’Église dans son 

universalité » et de les partager avec les autres Églises, jouant un rôle 

de médiation et de soutien, cela suppose une réorientation importante 
du mode de travail et des rapports avec les Églises locales et les 

conférences épiscopales. Cela exige un changement de mentalité, mais 

également de penser autrement l’activité des organismes curiaux et de 

repenser en profondeur le travail qu’on leur confie. Qui assurera ce 
changement de mode de travail de ces organismes ?  

 

Probablement que la faiblesse du document, au-delà de sa générosité 

dans ses intentions et de sa largeur de vue dans l’énoncé de ses 
principes, réside dans une réflexion encore insuffisante sur 

l’organisation du travail des organismes curiaux et de la définition de 

tâche de ses officiaux.  

 



 

 493 

À ce chapitre, on demeure sur sa faim. Nous ne sommes pas dans une 

logique « dixit et factum est » et il serait naïf de penser que la seule 

affirmation des principes va conduire à une réforme de la curie. La 

mise en œuvre de cette réforme devrait être évaluée périodiquement 
et chaque dicastère devrait rendre compte des changements de 

pratiques opérés pour rencontrer les objectifs de la réforme proposés 

par la constitution.  

 
 

Changer la culture institutionnelle  
 

On le voit, ce n’est pas tout de créer de nouveaux organismes, d’en 
regrouper d’autres, d’en réduire le nombre, mais c’est surtout la 

culture institutionnelle elle-même qu’il faut changer, voire la 

mentalité. Paul VI est revenu à plusieurs reprises sur la « novus habitus 
mentis » qu’il fallait développer à la suite du concile12. Il ne s’agit pas 

simplement de réformer le droit, les institutions, voire les pratiques et 

les procédures, mais de renouveler la manière de penser, les attitudes 

et les mentalités. 
 

Une véritable réforme de la curie engage le développement de la 

synodalité de toute l’Église. Il ne s’agit pas simplement de réformer la 

curie, comme si elle n’était pas elle-même une pièce d’un ensemble 
dont le fonctionnement est toujours inspiré du modèle monarchique 

plutôt que du modèle synodal. La réforme de la curie doit 

s’accompagner d’une revalorisation de l’épiscopat.  

 
De plus, un évêque n’est pas un individu isolé ou détaché de son 

Église, mais il la représente, non au sens qu’il en est un délégué, mais 

que sa parole est inscrite dans le corps d’une Église (principe 

synodal). Il n’est pas non plus séparé de ses frères évêques (principe 
collégial). De même, son Église n’est pas une île, vivant en autarcie, 

 
12. Voir son allocution à l’Université Grégorienne du 14 décembre 1973 [AAS 66 

(1974), 10] et son allocution à la Rote romaine du 4 février 1977 [AAS 69 
(1977), 153]. 



 

 494 

sans communion effective avec les autres Églises, à commencer par les 

Églises de la même province et de son pays. La relation d’un évêque 

au collège ne s’exprime pas simplement par son lien de communion 

avec l’évêque de Rome, mais également à travers les échanges avec les 
autres Églises de la même province, du même pays et d’une même 

région (continent). 

 

Une véritable réforme de la curie ne doit pas isoler la curie des autres 
composantes du gouvernement de l’Église catholique. Seule une 

vision systémique et une appréhension globale de ce gouvernement 

pourra conduire à une réforme féconde. Peut-on réformer la curie 

sans lier étroitement cette réforme à celle de l’institution du Synode 
des évêques (Episcopalis communio) et sans revoir en profondeur la 

constitution apostolique Apostolos suos ? C’est ce que réclamaient déjà 

certains évêques lors du Synode de 2001. Si l’on veut aller jusqu’au 

bout de la réforme de la curie, il faut maintenant revoir cet autre 
élément de l’ensemble. Une telle réforme doit honorer les principes 

primatial, collégial et conciliaire de l’Église et être finalisée par 

l’évangélisation. 
 

En somme, la réforme actuelle, bien qu’inspirante et prometteuse par 

certaines mesures, ne propose pas de décentrement du gouvernement 

central de l’Église et, en ce sens, s’arrête en chemin13.  
 

 

 

Gilles Routhier 
 

 

 

 
13. Voir Gilles Routhier, « Une décentralisation salutaire ou une révision en 

profondeur du gouvernement de l’Église catholique ? », Théologiques, 27, 2 
(2019), 37-57 et « La réforme de la curie romaine et la synodalité de l’Église »,  
Joseph  Famerée et Gilles Routhier, Penser la réforme de l’Église, Paris, Cerf, 
2021, 65-129. 



 

 495 

hroniques  
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 
a 19e Assemblée plénière du Symposium des 
Conférences Épiscopales d’Afrique et de Madagascar 

(SCEAM) s’est tenue du 25 juillet au 1er août 2022 à 

Accra au Ghana sur le thème : « Appropriation du SCEAM : 

Sécurité et Migration en Afrique et dans les Îles ».  
 

Au terme de cette assemblée plénière, après avoir écouté les 

différents orateurs, venus d’Afrique et de divers continents, 

nous, vos Pasteurs, adressons ce message à l’Église, Famille de 
Dieu, qui est en Afrique et dans les îles.  

 

Nous savons que « le salut embrasse toutes les réalités ; qu’elle 

soit économique, politique, socioculturelle, écologique ou 
éthique. Elle couvre donc toutes les questions 

contemporaines… » (Document de Kampala, 189). Notre adresse à 

vous concernera donc spécifiquement la propriété du SCEAM, 

la sécurité, la migration, la communication et la synodalité. 

L 



 

 496 

S’investir pour le SCEAM 
 

 

Le SCEAM est l’organe de solidarité pastorale de l’Église en 
Afrique et à Madagascar. C’est le corps qui fait que l’Église du 

continent se sent chez elle et contribue à l’Église universelle. 

L’évangélisation, qui est la tâche principale de l’Église, exige 

que chaque entité ecclésiale soit, autant que possible, en mesure 
de subvenir à ses besoins. Il est donc urgent que le SCEAM qui 

est notre instance continentale pour l’exercice de 

l’évangélisation s’efforce par l’engagement concret de tous ses 

membres d’être financièrement et matériellement autosuffisant.  
 

Nous, vos pasteurs, nous engageons à soutenir désormais 

pleinement la mission du SCEAM et vous exhortons à vous 
identifier à elle afin de la rendre plus dynamique et 

fonctionnelle dans l’exécution de sa mission d’évangélisation. 

 

Nous savons que « le vrai missionnaire est le saint » 
(Redemptoris Missio, 90). Nous, vos pasteurs, renouvelons donc 

notre engagement à mener à bien cette mission que le Christ 

nous a confiée. Nous vous invitons également à vous joindre à 

nous alors que nous nous engageons à vivre une vie de sainteté 
en signe de notre témoignage chrétien. 
 

 

Insécurité en Afrique et à Madagascar 
 

Plusieurs régions de notre continent connaissent une grande 

insécurité en raison de l’instabilité socio-politique, de la 

violence, de la pauvreté économique, de la faiblesse des 
structures sanitaires, de l’insurrection, du terrorisme, de 

l’exploitation de la religion à des fins politiques et du manque 

de respect de l’environnement et de la bonne gouvernance. Ces 

situations sont des causes d’anxiété pour notre peuple. C’est 
pourquoi nous envoyons un message à toutes les personnes de 

bonne volonté pour aider à y mettre un terme. 
 

Les acteurs sociaux et politiques et les décideurs ont une lourde 

responsabilité dans la gestion de nos pays. Nous les exhortons à 



 

 497 

continuer à tout mettre en œuvre pour lutter contre l’insécurité 

de nos peuples et de nos pays. Nous exhortons également les 

forces étrangères à s’impliquer dans la construction de la paix et 

de la sécurité sur le continent africain. 
 

À la fin du deuxième synode pour l’Afrique, les évêques ont 

exhorté les fils et les filles du continent à se lever, à prendre 

leurs nattes et à marcher (cf. Jn 5, 8). Aujourd’hui, nous invitons 

également tous nos peuples à être attentifs aux situations 
d’insécurité et à rechercher collectivement des solutions au 

problème. 
 

L’Église doit jouer un rôle important dans cette recherche. C’est 

pourquoi l’Église doit jouer son rôle prophétique, en dénonçant 
fermement et clairement les situations d’insécurité et leurs 

causes. Elle doit aussi continuer à offrir à tous des motifs 

d’espérance et de paix en communion avec les organisations 

œuvrant pour la réconciliation, la justice et la paix (Africae 
Munus). 
 
 

L’Église et les personnes 
en situation de migration 
 

La migration est un phénomène social normal lié à l’histoire de 

l’humanité. Il a une base biblique. Ainsi, selon le livre du 
Deutéronome, l’offrande des prémices de la récolte au Seigneur 

était accompagnée d’une profession de foi solennelle : « Mon 

Père était un Araméen errant. Il descendit en Égypte, où il vécut 
en séjour avec le petit nombre de personnes qui 

l’accompagnaient » (Dt 26, 5). On peut émigrer pour diverses 

raisons : naturelles, économiques, politiques, intellectuelles. 

L’article 13 de la Déclaration universelle des droits de l’homme 
fait de la migration un droit.  
 

C’est pourquoi la migration ne peut pas être considérée comme 

illégale, mais peut être irrégulière. La souffrance des migrants 

n’est pas liée au fait de la migration en tant que telle, mais la 
migration peut cependant impliquer des souffrances : abus du 



 

 498 

statut social des migrants, exploitation, ignorance et 

« aporophobie » (attitude hostile envers les pauvres).  
 

Nous exhortons les dirigeants et les décideurs sociopolitiques à 

mettre en place les structures et les conditions qui découragent 
la migration irrégulière : bonne gouvernance, opportunités 

d’emploi, sécurité multiforme, inclusion politique et sociale, 

promotion de la justice sociale. Nous exhortons les pays de 

transit et d’accueil à respecter les droits et la dignité humaine 
des migrants. 
 

À tous les futurs migrants, en particulier les jeunes qui 

cherchent à exercer leur droit à migrer, nous exhortons à le faire 

d’une manière administrativement acceptable et en pleine 
connaissance des défis qui les attendent. Nous encourageons 

nos jeunes à ne pas perdre espoir et à s’accrocher à Dieu à 

travers une vie de sainteté. 
 

Nous exhortons les communautés chrétiennes à développer une 
pastorale active des migrations, qui se décline en quatre étapes 

d’actions : accueillir, protéger, promouvoir et intégrer. Nous 

souhaitons exprimer notre douleur de voir nos jeunes quitter 

nos pays, sachant qu’ils vont souffrir et peut-être perdre la vie 
et déplorons notre incapacité à les empêcher de partir. Nous 

nous engageons à prendre des mesures qui favoriseront leur 

libre choix et celles qui les impliqueront dans la construction de 

leur pays. 
 
 

L’Église en synodalité 
 

Depuis octobre 2021, le Saint-Père, le pape François, a appelé 

l’Église à vivre un processus synodal de réflexion sur sa 

vocation à promouvoir la communion, la participation et la 

mission. Il a invité l’Église à être davantage à l’écoute de 
l’Esprit saint, de nous-mêmes, du peuple de Dieu et même des 

non-chrétiens. C’est notre responsabilité en tant qu’Église 

missionnaire d’annoncer le Christ ad intra et ad extra. Nous 

renouvelons donc notre engagement à promouvoir le dialogue 
interreligieux et l’œcuménisme. 



 

 499 

Ce processus de synodalité a déjà commencé au niveau des 
communautés chrétiennes de base, des paroisses, des diocèses, des 
nations et des régions. Nous entrons maintenant dans la phase 
continentale qui sera célébrée au mois de mars 2023. Nous invitons 
tous les fidèles à soutenir ce dynamisme et à le faire sien par la 
prière et l’art de vivre. Dans la lignée des encycliques Laudato si et 
Fratelli tutti du pape François, nous vous exhortons, dans l’esprit de 
synodalité, à écouter le cri des pauvres et le cri de la terre en 
prenant soin de l’environnement, en luttant contre le changement 
climatique et en promouvant la justice sociale pour les nécessiteux 
et les pauvres. 
 
 

Communications sociales 
 

Nous avons été revigorés lors de cette assemblée par les 
enseignements de l’Église sur les communications sociales et la 
bonne volonté de nos partenaires. En tant que famille de l’Église 
de Dieu en Afrique et à Madagascar, nous restons engagés dans le 
monde des médias à travers les moyens de communication 
traditionnels, modernes et sociaux et les nouvelles découvertes de 
l’ère numérique. 
 

Nous intensifierons la formation éthique et technique des 
professionnels et des praticiens de la communication de l’Église, 
tout en nous engageant avec les philosophies et les idéologies qui 
sous-tendent les institutions, la pratique et l’expertise médiatiques 
contemporaines, afin d’aider à en faire des agents de communion, 
de réconciliation et de paix. 
 

 

Action de grâces  
 

Au terme de cette 19è Assemblée plénière du SCEAM (…), nous 
continuons à rendre grâce à Dieu pour la célébration du Jubilé 
d’Or de 2019 et pour le Document de Kampala qui constitue 
également notre feuille de route pour poursuivre notre mission 
sur le continent africain. Et que la Bienheureuse Vierge Marie, 
Reine d’Afrique et de Madagascar, intercède pour nous ! 
 

Pour le SCEAM 

Richard cardinal Baawobr, évêque de Wa. 



 

 500 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

Marie-Rose Abomo-Mvondo Maurin 
 

 

   

 
 

omme toutes les autres sessions, la rencontre de La 

Rochelle est également un moment de bonheur et 

d’action de grâce. Pour toutes et pour tous, les 
retrouvailles confortent des liens déjà solides. Comment ne pas 

Te louer, Seigneur Jésus, à travers cette joie communicative qui 

nous réunit ? En effet, celles et ceux qui se connaissent déjà ne 

font aucune différence avec celles et ceux qui intègrent le 
groupe la première fois. 
 

 

Nouvelle rencontre, nouvelle envolée 
 

L’arrivée des participants, de jour comme de nuit, dans les bus 

ou dans des véhicules personnels, est un moment de fête. La 
chaleur de l’accueil, les appels et les cris envahissent l’espace. 

Nul ne se sent perdu. Cette ambiance témoigne à elle seule de 

ce qui se vit. Elle annonce ce qu’on va vivre. Elle reproduit la 

joie des enfants de Dieu dans les premières communautés de 
chrétiens. En peu de temps, ces arrivées bouleversent les cœurs 

et instaurent la confiance. Cela est visible ! On s’accueille 

C 



 

 501 

mutuellement. Spontanément, on se parle, on communique et 

on est en communion. Les présentations se font naturellement, 

et ce d’autant plus facilement que les bus annoncent leur 

provenance. C’est la fête. Ce ne sont pas deux ou trois qui se 
rassemblent, mais une foule qui rappelle celle qui suivait Jésus.  

 

 

Un double appel  
 
(…) Ainsi se présentent l’introduction au thème central du Père 

Paul Quillet et l’enseignement de Mgr Colomb. Le propos 

inaugural du Père Paul sur « L’audace de construire sur nos 

valeurs : Rêver grand, rêver Ensemble ! » retrace le formidable 
cheminement d’Africatho depuis sa création en 2014. Il insiste 

sur un « agir ensemble, réunir et confronter les compétences des 

uns et des autres pour atteindre un but : apporter de la joie à 

tous ».  
 

La mise en exergue du travail des jeunes se veut exemple et 

encouragement. Quand le Père Aumônier évoque la présence 

des vieillards dans les villages africains, ces êtres fatigués qui 
ne sont plus utiles, il s’assimile à eux dans le « non-rôle » qu’il 

joue auprès des jeunes. Cependant, cette comparaison amène à 

une lecture nouvelle des réalités de l’Afrique profonde. Le lieu 

de naissance ne s’oublie pas, pas plus que la présence ancestrale 
ne doit être perçue comme vaine. Le parallèle suggère celle de 

Dieu parmi les humains, dans une proximité rassurante de tous 

les instants. 

 
L’intervention de Mgr Colomb, « Construire sur nos valeurs de 

Foi », place Dieu au centre de la création et la foi au cœur de la 

vie chrétienne. À partir d’exemples évoquant une victime qui 
pardonne à son bourreau (histoires vraies citées), la découverte 

réciproque de l’humanité des deux protagonistes, Mgr Colomb 

fait du pardon un processus d’humanisation et un moyen de 

guérir les blessures, même celles qui n’épargnent pas la nature. 
Cette clémence préside à la libération des humains.  

 



 

 502 

Le rappel est clair qui situe la foi à la fondation des premières 

communautés chrétiennes. Loin d’être une rupture, elle est 

« une itinérance perpétuelle ». En somme, la foi est le ferment 

d’une Église debout autant qu’elle aide à « sortir des cercles de 
manipulations et du suivisme ».  

 

 

Foi féconde, joie sincère 
 

(…) C’est par ce titre que je conclurai mon propos. J’avoue avec 

humilité mon incapacité à rendre dans ces pages tout ce que j’ai 

vécu dans la PM et avec les jeunes d’Africatho. À l’instar des 
RJA antérieurs, celle-ci reste également un temps fort. Elle 

projette une vision du monde à la fois connue et nouvelle, dans 

un réalisme pragmatique toujours en progrès, tout en dégustant 

ces repas africains préparés par des mains maternelles.  
 
En regardant vivre les jeunes d’Africatho, on est convaincu de 

l’œuvre de l’Esprit saint et de la détermination des membres à 

être au service des uns et des autres. Certains ont connu des 

moments de joie. D’autres ont vécu la douleur dans leur chair. 
Nous les confions au Seigneur. Cependant, ils ont su casser 

ensemble les frontières entre pays et entre clans. Ils ont fait taire 

les canaux de la désinformation, pour vivre dans la vérité qui 

prouve que le monde peut changer. Ma génération qui les a 
précédés découvre un « vivre ensemble » tout autre.  

 

La pratique de l’Évangile, de la méditation et de l’écoute 

réciproque, impulse une dynamique qui assure du lendemain, 
procure de la joie et efface la solitude. « Aucun n’est digne, 

chacun est invité » rejoint cette autre confession : « Seigneur, je 

ne suis pas digne de te recevoir, mais dis seulement une parole 
et je serai guéri ». C’est ainsi que je décline le mystère de la foi 

dans laquelle nos jeunes ont décidé de vivre.  

 

 
Marie-Rose Abomo-Mvondo Maurin 

 



 

 503 

ivres  
 
 
 
 
 

Recensions  

 
 
 
François-Xavier Amherdt, L’herméneutique philosophique de Paul 
Ricœur et son importance pour l’exégèse biblique. En débat avec la New 
Yale Theology School, Paris, Cerf – Saint Maurice, Ed. Saint-
Augustin, 2004.  
 

 
 

L’ouvrage d’Amherdt, L’herméneutique philosophique de Paul 
Ricœur et son importance pour l’exégèse biblique, présente la pensée 
philosophique et théologique de Ricœur. Dérivé de deux thèses, l’une en 
philosophie et l’autre en théologie, défendues à l’Université de Fribourg 
en Suisse respectivement 1997 et en 2001, ce livre tient son originalité à ce 
qu’il s’articule autour d’une problématique assez complexe : l’examen et 
l’analyse de la pertinence de l’herméneutique philosophique du 
philosophe français dans sa relation avec l’exégèse biblique (52-53). En 
effet, Amherdt y établit conjointement « la continuité et la discontinuité » 
entre ces deux disciplines dans la pensée de Ricœur (14). L’un des enjeux 
principaux d’Amherdt est de répondre aux critiques de la New Yale 
Theology contre Paul Ricœur.  

Afin de rendre compte de la problématique à laquelle il répond, 
Amherdt structure son livre en trois parties. Les deux premières sont de 
nature strictement philosophique. L’auteur y évoque le parcours 
intellectuel qui a conduit Ricœur à prendre au sérieux le caractère 
indispensable de la textualité. Ce qui est principalement en jeu dans ce 
contexte, c’est l’examen de la relation et de la distance entre le monde du 
texte et le monde du lecteur ; relation et distance dont l’intelligibilité est 
conditionnée par le travail de l’interprétation (p. 15). Ensuite, l’auteur 
analyse comment les catégories philosophiques de l’œuvre de Ricœur 
sont appliquées à l’exégèse biblique. Le point nodal ici est doublement 
d’ordre méthodologique. D’une part, il s’agit de faire ressortir « la place 
privilégiée du récit et de la métaphore comme texte en miniature » (53).  



 

 504 

D’autre part, il est question de mettre en relief les acquis de 
l’œuvre philosophique de Ricœur pour l’interprétation de la Bible, qui est 
considérée d’abord comme une œuvre, c’est-à-dire un texte, et ensuite 
son langage, qui se réfère à la révélation et à la nomination de Dieu.  

La troisième partie du livre, quant à elle, reprend quasi 
littéralement la thèse théologique de l’auteur. Elle se confronte aux 
objections et critiques émises contre le projet ricoeurien par la New Yale 
Theology School. Cette dernière reproche à Ricœur de trahir la facticité 
du récit biblique, ou encore son sens littéral, au profit d’une présentation 
purement conceptuelle de la révélation et en réduisant l’historicité de 
Jésus à une allégorie existentielle.  

La thèse essentielle que présente et défend Amherdt, contre 
l’école la New Yale Theology, est que Ricœur n’édulcore pas la facticité ni 
la portée référentielle de la Bible. Au contraire, il en présente et respecte la 

plurivocité. Cette partie s’achève par un 
commentaire explicite et bien détaillé des 
passages de la déclaration de la Commission 
biblique pontificale consacrés à 
l’herméneutique philosophique de Ricœur, 
le but poursuivi étant de montrer que le 
langage biblique, métaphorico-poétique par 
essence, obéit aux normes du langage en 
général, bien que s’appliquant à un référent 
sui generis. 

En conclusion, Amherdt lègue à la 
communauté intellectuelle et scientifique 
une œuvre d’une grande envergure, posant 
les jalons d’une conversation complexe, 
pourtant fructueuse, entre deux 
herméneutiques, peu ou prou différentes 
du fait de leur objet d’étude. 
 

 
 
 

Alphée Mpassi  
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 505 

Michel Younès, Les approches chrétiennes de l’Islam : Tension, 

déplacement, enjeux, Paris, Cerf, 2020. 
 
 
« L’ampleur des sources analysées et la rigueur de la démonstration sont 

à saluer. L’ouvrage de Michel Younès n’a pas d’équivalent dans son domaine… » 
pour reprendre les paroles de Dominique Avon dans la préface de ce 
livre (16). Comment faire la recension d’un livre aussi documenté sans 
trahir la recherche et la pensée de l’auteur ? 

Dans l’introduction générale, Michel Younès écrit : « De plus en 
plus de chrétiens s’interrogent sur la réalité de l’islam et sur la place d’une 
religion apparue après l’avènement du Christ, confessée comme l’ultime 
manifestation salvifique de Dieu ». 

Beaucoup de livres ont été écrits sur 
l’Islam et les questions que sa présence pose 
aux chrétiens, aux autres religions aussi et à 
beaucoup de gens… Michel Younès les 
approche de manière très documentée, 
telles qu’elles ont été abordées au long des 
âges et encore aujourd’hui, du côté 
musulman et du côté chrétien. 

Il le fait en huit chapitres qu’il 
appelle étapes. On note que chaque titre de 
chapitre, sauf le premier et le huitième, est 
rédigé comme une question ce qui permet 
de laisser celle-ci ouverte, au lecteur de 
réfléchir.  

La première étape présente les 
approches chrétiennes sur le statut de 
l’islam, en analysant leurs soubassements et leurs conséquences 
théologiques. La deuxième aborde les regards chrétiens sur le Coran, la 
troisième étape porte sur le messager de l’islam. La quatrième présente la 
foi musulmane et ses principales catégories, « entre similitudes et 
antagonismes » ? La cinquième aborde la question. Les approches 
chrétiennes de l’Islam : Tension, déplacement, enjeux des pratiques 
rituelles, ce qu’elles signifient et ce qu’elles expriment.  

La sixième étape, particulièrement intéressante, considère 
l’anthropologie musulmane avec ses divers aspects : indépassable 
antagonisme ou possible convergence ? La septième pose la question de 
la « UMMA », comme communauté de croyants ou organisation 
politique ? La dernière étape vise à synthétiser les visions chrétiennes du 
dialogue islamo-chrétien (cf. 27). 

Chaque chapitre est une analyse serrée de la réalité étudiée selon 
la tradition majoritaire de l’islam, en général, et que vit tout musulman, 
même peu instruit. Ces analyses amèneraient parfois à supposer qu’il n’y 



 

 506 

a pas de place pour une autre manière de penser que celle de la manière 
musulmane et donc une impossibilité de dialogue. 

Cela se ressent très fort dans la présentation de la foi musulmane 
au quatrième chapitre où l’on voit l’homme qui ne peut être que 
musulman, lié par le pacte prééternel, soumis à un Dieu avec qui il ne 
peut entrer en relation intime. Nous privilégions souvent l’approche 
mystique alors que pour l’islam c’est la soumission qui prime. Mettons-
nous l’accent au bon endroit ? (157) 

Heureusement dans la présentation de chaque réalité, on peut 
voir qu’il y a eu parfois toute une diversité d’approches, des 
questionnements parmi les musulmans et leurs écoles théologiques, 
juridiques… Les apports de la critique scientifique, historique, 
philologique, anthropologique, de gens qui pensent le fait religieux, 
souvent en dehors d’une profession de foi, viennent l’éclairer… Enfin, 
l’auteur nous permet de découvrir les approches chrétiennes de ces 
réalités, les positions de chrétiens plus ou moins ouvertes par rapport à 
elles. 

Cet ouvrage très complet examine en profondeur les questions 
que les chrétiens, l’Église catholique et bien d’autres personnes se posent 
par rapport à l’Islam. Il requiert de bonnes connaissances de base en 
islamologie et en théologie pour être bien compris et apprécié.  

Il apporte à ceux qui ont vécu proches des musulmans, au milieu 
d’eux, de mieux comprendre leur manière de penser, de parler, de vivre 
et de réagir dans les relations avec eux, chez nos amis. À la lecture de ce 
livre, nous sommes provoqués à la réflexion, remis en question aussi, sur 
le plan humain et sur le plan chrétien, dans notre approche des 
musulmans et notre regard sur l’Islam. Avec l’Église, nous sommes 
appelés à élargir notre esprit et notre cœur. 

Tout au long de ces pages, on est heureux de cheminer avec des 
hommes (si nombreux que l’on n’ose pas en citer quelques-uns) qui ont 
consacré leur vie à la rencontre et au dialogue entre croyants pour ouvrir 
des chemins de fraternité au nom de leur foi. 

Apprécions la méthodologie qui est suivie pour chaque étape. 
Dans un premier temps nous est présenté ce que dit la tradition 
musulmane, dans sa tendance majoritaire, mais aussi les autres 
traditions, courants et écoles musulmanes… Ensuite, on entend ce que 
permettent d’affirmer les approches modernes et scientifiques, la critique 
historique, philologique… En somme, le livre aide le missionnaire qui a 
vécu proche des musulmans, à comprendre mieux beaucoup 
d’enseignements et de pratiques musulmanes.  

 
 

Paul Quillet 

 

 



 

 507 

Jacques Tribout, L’évêque qui refusait le cléricalisme. Cinq années avec 

Léonidas Proaño chez les Indiens d’Équateur, Paris, Karthala, 2018. 
 

 

Ce livre est basé sur l’expérience personnelle de l’auteur, Jacques 
Tribout, qui a travaillé dans le diocèse de Riobamba en Équateur, en 
Amérique latine, pendant cinq ans au cours des années 80. Il dépeint 
l’Église de l’Équateur de cette époque, avec comme thème central la lutte 
des Indiens pour être reconnus dans le pays et dans l’Église, les activités 
pastorales libératrices de l’évêque des pauvres, Mgr Leonidas Proaño, et 
la théologie de la libération avec son option préférentielle pour les 
pauvres. Le livre de 334 pages est très riche en informations détaillées sur 
cette époque.  

La première partie de l’ouvrage 
parle de la rencontre de l’auteur avec 
l’Équateur, la découverte de l’ensemble du 
pays, sa situation politique et la 
discrimination dont étaient alors victimes 
les Indiens. Mgr Proaño a beaucoup fait 
pour la « conscientisation », non pas des 
autres, mais des Indiens eux-mêmes, afin 
qu’ils puissent se percevoir comme des 
êtres humains à part entière, ayant les 
mêmes droits que les autres. Plus loin, il 
clarifie très bien certains aspects de la 
théologie de la libération qui ont été mal 
compris au fil du temps. L’expression 
« option préférentielle pour les pauvres » 
trouve son origine dans les documents de la Conférence générale des 
évêques d’Amérique latine, tenue en 1968, à Medellin, en Colombie. C’est 
la nouveauté du concile Vatican II telle qu’elle a été comprise dans le 
contexte de l’Amérique latine. Il ne s’agissait pas seulement du 
développement matériel ou spirituel, comme l’a expliqué Mgr Proaño, 
mais des deux : « la libération intégrale de la personne humaine ». 
(développement intégral de l’homme). L’Église en tant que « peuple de 
Dieu » s’est concrétisée dans les nombreuses communautés ecclésiales de 
base, lieux où les gens se réunissent pour réfléchir à la situation sociale 
afin d’arriver à une actualisation de la Parole de Dieu à l’aide de la 
méthode de l’Action Catholique : voir — juger - agir1.  

 
1. De nombreux lieux de rassemblement ont été transformés par la suite en 

chapelles, afin d’éviter que les communautés ecclésiales de base ne 
deviennent une église à part entière, et pour bien montrer que la prière est 
à la base de toute action catholique.  

 



 

 508 

La deuxième partie du livre traite de la contribution de Mgr 
Leonidas Proaño, père du Conseil, à la reconnaissance du statut social des 
Indiens à travers son action pastorale dans le diocèse de Riobamba. Pour 
lui, l’œuvre missionnaire comporte une descente (incarnation) et une 
élévation (la régénération). Il s’agit d’abord se faire proche de l’indigent 
pour ensuite l’aider à se sortir de son indigence (83-84). Cet esprit d’être 
pauvre avec les pauvres pour ensuite aider les pauvres est clair dans le 
« Pacte des catacombes de l’Église humble et servante », signé par 
quarante évêques, dont la moitié d’Amérique latine, avant la fin de 
Vatican II dans les catacombes de Sainte Domitilla. Il ne s’agissait pas 
seulement de pauvreté, mais aussi de collégialité et de coresponsabilité 
dans l’Église2.  

La troisième partie du livre concerne l’insertion de l’auteur dans 
le diocèse entre 1980 et 1986, il y a plus de trente ans maintenant. Cette 
partie permet de comprendre comment se déroulait la mission auprès 
des communautés indiennes à cette époque et à cet endroit. Elle n’était 
pas tellement le fait d’une seule personne, mais surtout d’une « équipe 
missionnaire itinérante », composée de laïcs, de prêtres et de religieux. 
Leur mission est basée sur la lecture de la Parole de Dieu, avec les 
populations locales dans leur propre langue, afin qu’elles puissent 
grandir dans la foi et dans l’engagement chrétien. Les activités des 
communautés chrétiennes sont largement développées aussi avec des 
exemples concrets tirés de l’expérience de l’auteur lors de son séjour en 
Équateur. Un aspect intéressant de ce travail missionnaire est la difficulté 
d’expliquer aux Indiens la valeur du célibat institutionnalisé, car le célibat 
est considéré comme une faiblesse dans leur culture. Un prêtre doit être 
marié s’il veut avoir de l’autorité dans leur société. 

Le livre se termine par le retour de l’auteur et de sa femme 
indienne dans son pays natal, la France, en raison de l’instabilité politique 
de l’époque. Il aurait été intéressant que l’auteur revienne brièvement sur 
la région dans laquelle il a travaillé et qu’il fasse une simple réflexion sur 
la situation actuelle. Néanmoins, étant donné la grande quantité 
d’informations historiques recueillies, ce livre peut servir de révélateur 
pour mieux comprendre la situation spécifique de l’Église en Amérique 
latine, et plus particulièrement en Équateur. 

 
 

Peter Baekelmans  
 

 
2. Le Pape François partage la même idée avec l’actuel Synode sur la 

Synodalité. En signe de ce refus du cléricalisme, Mgr Proaño a 
commencé à porter, en tant qu’évêque, la tenue typique des Indiens, le 
poncho. 



 

 509 

Legrand Lucien, Paul et la mission. Apôtre des temps 
nouveaux, Paris, MédiasPaul Éditions, 2021. 

 
 

L’« apôtre des gentils » (Benoît XVI, 2008) est un modèle du 
missionnaire qu’on n’a pas fini de comprendre. Pour entrer comme il 
convient dans les sources bibliques de l’activité missionnaire de saint 
Paul, L. Legrand a divisé son ouvrage en trois parties résumées de 
manière suivante : 1) la mission comme réponse à un appel, 2) la mission 
comme contenu du projet de Dieu pour le monde, et 3) la mission comme 
enracinement dans une spiritualité. 

Paul se présente aux chrétiens de Rome comme « serviteur de 
Jésus Christ, apôtre appelé et mis à part pour annoncer l’Évangile de 
Dieu » (Rm 1, 1). On imagine aussitôt la réaction de ceux qui le 
connaissaient sous le nom de Saul. L. Legrand présente en détail 
l’autoportrait de Paul en insistant sur un élément de la vie de l’apôtre sur 
lequel lui-même revient plusieurs fois : sa conversion, sa vocation, son 
appel à la mission : « La rencontre de Damas situe Paul dans la lignée 
prophétique de Jérémie et du Serviteur de Yahvé. Le Ressuscité le charge de 
mission : il le fait le prophète des derniers temps qui va apporter la lumière aux 
nations » (35). La vocation/conversion est un facteur de compréhension de 
la mission. Le missionnaire est un « appelé » ; il n’est pas à l’origine de 
l’initiative, mais en donne une réponse positive qu’éclaire l’Esprit. En 
renouvelant ainsi son propre rapport à l’appel qu’il a reçu du Seigneur, le 
missionnaire renouvelle du même coup sa manière de se comprendre. 
C’est ce qui fait dire à L. Legrand que « pour Paul, la mission est grâce avant 
d’être responsabilité ; elle est don avant d’être action » (55). 

S’agissant de la mission comme contenu du projet que Dieu a 
pour le monde, L. Legrand met en avant la manière dont Paul a perçu la 
mission dans le monde complexe des « nations » de son temps. Face à la 
propagande idéologique et religieuse du monde méditerranéen, Paul se 
positionne différemment et annonce le message de « folie » du Messie 
crucifié. Aux yeux de L. Legrand, Paul n’est pas un propagandiste d’une 
religion nouvelle ni un opposant au judaïsme. Il n’est pas non plus celui 
qui veut avoir à son actif le plus grand nombre de baptisés. Car le Christ 
ne l’a pas envoyé baptiser, mais annoncer l’Évangile (cf. 1 Co 1, 17). Le 
contenu de sa prédication axée sur la révélation du Messie crucifié ouvre 
à une vision du plan de Dieu : rassembler le peuple de Dieu à l’appel de 
l’Évangile et le redéfinir à la lumière de la résurrection (99). Ici s’ouvre 
alors le champ de la théologie de la mission mise en pratique par Paul. 
C’est pourquoi, dans la deuxième partie de l’ouvrage de L. Legrand, le 
récit de la mission de Paul est suivi par l’évocation de ses méthodes et de 
ses messages au peuple de Dieu ou communautés de la nouvelle alliance 
(250) définies, selon Paul lui-même, par « l’Esprit du Seigneur », par 
opposition à l’attachement viscéral à ses frères selon la chair (100 et 104). 



 

 510 

Dans son troisième axe de la mission selon Paul, L. Legrand met 
en évidence l’attitude de l’apôtre fondée sur une spiritualité, dont 
l’essentiel est si peu visible, mais qui le guide sur les voies de la 
participation à l’œuvre de Dieu et fait croître ce qu’il sème en tout lieu. 

 Paul a le souci d’apprendre à connaître les personnes vers 
lesquelles il est envoyé et à comprendre ce qu’elles vivent. Il formule 
régulièrement des prières d’action de grâce pour les communautés. C’est 
aussi cette attitude du missionnaire-pasteur de Paul que L. Legrand fait 
découvrir à son lecteur. Il est bien vrai que Paul rencontre des succès 
dans les communautés qu’il a fondées et auprès desquelles il n’a voulu 
rien savoir d’autre que Jésus Christ (cf. 2 Co 2, 2). Cependant, d’Antioche 
de Syrie à Antioche de Pisidie, de l’Asie Mineure jusqu’en Illyrie et à 
Rome, il fait aussi face à des oppositions, des incompréhensions, des 
échecs, des emprisonnements, des bastonnades et des menaces de mort. Il 
affirme qu’il peut tout en Celui qui le fortifie (Ph 4, 13), ou encore qu’il est 

fort lorsqu’il est faible (2 Co 12, 10). De fait, 
c’est « l’Esprit de la mission » (223), c’est-à-
dire la résurrection du Christ, qui est la 
manifestation de la puissance de Dieu, c’est 
cet Esprit qui accompagne le fondateur des 
Églises grecques, le soutient (226) et lui 
donne la force surhumaine qui le pousse à 
dépasser les capacités humaines (215). La 
profondeur spirituelle est une condition 
fondamentale pour que le missionnaire 
puisse accomplir, en fidélité à l’appel qu’il a 
reçu, la mission à laquelle il s’engage. Seule 
une vie missionnaire enracinée dans le 
Christ peut subsister et porter du fruit. 

À l’heure où la mission est placée 
au centre des réformes de la curie romaine, 

le livre de L. Legrand peut être vu comme une interrogation de l’Église 
dans son rapport à sa mission actuelle dans le monde. Sa perspective 
théologique met clairement en relief le concept de « peuple de Dieu » 
dans l’agir missionnaire. Toutefois, en situant le livre dans le contexte des 
débats sur les rapports entre le christianisme et les autres religions, ce 
concept est sérieusement discuté, car les autres croyants ne se considèrent 
pas comme des occupants de second rang dans le concert des religions. 
Dès lors, la théologie du peuple de Dieu, comme point de départ de la 
théologie de la mission, ne risque-t-elle pas de durcir les positions des uns 
et des autres pour justifier leur réticence au dialogue ? 

 
 

Jean-Claude Angoula 

 



 

 511 

Table LXIII — 2022 
 

 

 

Auteur Titre vol. p. 
 
 
Abomo-Mvondo M. Rose Jeunesse Africaine catholique de France                249-500 
Appiah-Kubi Francis  La mission chez David Bosch                  248-345 
et Robert Yeboah 
Aquilina Oliver    Formation pour la mission                  248-375 
Baekelmans Peter  Symposium Sedos 2021  246-114 
Bergarin Lara L’actualité de Charles de Foucauld 248-279 
Blanchard Yves-Marie Synode et synodalité dans le Nouveau Testament 245-409 
Boonen Petronella Maria  La justice restauratrice en prison  247-211 

Cantal José Maria  
Chaieb Marie-Laure 
 
Chambo Michel 

Projet de formation MONICA en Algérie  
Les Pères de l’Église et la mission 
aujourd’hui 
L’Église en Chine. 

249-402 
248-300 
 
247-201 

Courau Thierry-Marie 
Duchêne Bernard  

Articulation théologique entre salut et saluts  
L’Église d’Angola  

249-431 
247-135 

Diarra Pierre  
 
D’Souza Ignatia  
Elengabeka Elvis  

Religions traditionnelles africaines et 
universalisme 
Sœur de la petite fleur de Béthanie en Mauritanie 
Organisation de la mission dans les Pastorales            

249-470 
 
248-263 
246-29 

Fossion André La catéchèse contemporaine  246-86 
Guixot Ayuso Michel Ane Chrétiens et hindous  246-120 
Herman John Paul  La mission de l’Église en Inde  248-336 
Jorissen Brigitte  La missiologie belge au XXe s. 246-105 
Larivera Luciano  Des jésuites à Bruxelles  247-178 

Larios Mavoungou 
Legrand Lucien 
López Carlos 
López Elisa Estévez 
Martinez Savedra Luiz  

Exhortation Africæ Munus : 10 après 
Perspective biblique 
Rutilio grande. Martyr de l’Église des pauvres  
Jésus et la cananéenne 
La mission en Amérique latine  

247-237 
249-419 
249-391 
247-155 
248-323 

Masson Catherine. Pauline Jaricot : actualité d’un charisme  246-54 
Mbah Magloire Bienvenu 
Muresan Vivier Anne-
Sophie 
Mujyambere André  

Les catéchistes et la fondation de l’Église 
Paix des Églises. Paix du monde 
 
Le défi de l’éducation  

248-359 
247-242 
 
246-110 

Ndanga Jean Davy 
Nelemta Paola — 

La synodalité : particulier et universel 
Au service de l’Église du Tchad  

249-444 
246-14 

Neves Tony  XXIe chapitre général spiritain  246-99 
N’nang Ekomie Landry 
N’nang Ekomie Landry 

Pour renouveler l’élan missionnaire 
Articulation entre le particulier et l’universel  

246-24 
249-407 

Ogui Cossi Gaston 
Ouedraogo Michel 
Palakeel Jose 
Petit Jean-François 

La mission à l’heure de l’Afrique  
Missionnaire à la prison des Baumettes 
Identités et universalismes en Inde 
L’avenir de la mission en Europe 

246-66 
249-398 
249-455 
247-168 



 

 512 

Poucouta Paulin 
Prudhomme Claude 
Raschietti Estêvão  
Robotovao Rodin Noëlson 
Routhier Gilles 
Sceam  
Simon-Perret Agnès 

Dynamiques de la mission en Jn 21 
L’histoire de la mission catholique 
Le CELAM et la mission en Amérique latine 
L’Église à Madagascar 
La réforme de la curie  
19e Assemblée générale  
La mission au souffle de l’altérité  

248-287 
247-223 
246-77 
248-272 
249-483 
249-495 
246-7 

Tabard René  La mission en milieu rural  247-147 

Tauchner Christian La missio Dei. 70 ans après.  248-312 

Zitisa Kuyinimina Justin 
Zorn Jean-François  

Lecture africaine d’Evangelii gaudium 
La mission au rythme de l’œcuménisme  

247-187 
246-42 

 
 

 
 

 

2023 

 

L’association et la rédaction de la 
revue Spiritus 

souhaitent à toutes les lectrices et à 
tous les lecteurs une Sainte Fête de 

Noël 2022 
et leur adressent leurs meilleurs vœux 

pour la nouvelle année 2023 
 
 
 
 

Achevé d’imprimer par Corlet — 14110 Condé-en-Normandie 
N° d’imprimeur :         — dépôt légal :       2022 — imprimé en France 

Commission Paritaire des Publications de Presse : Certificat n° 1025 G 

 

 




