Actualite
« Rutilio Grande. Martyr de I'Eglise des pauvres

+ Missionnaire a la prison des Baumettes
+ Projet Monica. Formation chrétienne en Algérie

Dossier

Identités et universalismes

Varia

+ Réforme de la Curie. Incidences ecclésiologiques et missiologiques

Chroniques

« Dix-neuviéme assemblée pléniére du Sceam
« Jeunesse africaine catholique de France

Prochain dossier
Inculturation et libération

SPIRITUS : 13 €

ISSN 0038-7665

Revue
d'expériences

et de recherches
missionnaires

SPIRITUS 249

Dossier

[dentités et universalismes

N° 249

Décembre 2022

“
O
&

e
—
=~
W
B~
Y
=
=
=
+
O
“
\Q
=
+2
S
=

S
N
N



@ommaire

Edito : La mission, d’Abraham a nous

Actualité missionnaire

Carlos Lépez

Rutilio Grande. Martyr de I’Eglise des pauvres

Jésuite salvadorien, Rutilio Grande a consacré toute sa vie aux exclus du
banquet universel, les pauvres, «qui lui ont montré le chemin a suivre dans
sa vie d’homme, de chrétien, de jesuite et de prétre ». Lui et deux laics ont
payé de leur vie la fidélit¢ & I’Evangile. Rutilio Grande avait trois
passions: la Parole de Dieu, les périphéries et la synodalité. Son
témoignage vécu jusgu’au bout n’est-il pas toujours actuel ?

Michel Ouedraogo

Missionnaire & la prison des Baumettes. 3

Comment étre signe de la Eroximité de Dieu et de I’Eglise auprés de nos
sceurs et fréres privés de liberté ? Comment étre missionnaire a la prison
des Baumettes? Par I’écoute. Ecoute dans la priére et la parole partagées.
Ecoute de la souffrance et de I’espérance des prisonniers. Ecoute de celles
et ceux avec qui nous partageons ce ministere. Une telle expérience
marque nécessairement de maniéere profonde et durable celui qui I’a vécue.

José Maria Cantal Rivas

Projet Monica : Formation chrétienne en Algérie

Monica (ou Monique en francais) est le nom de celle qui, patiemment, a
éduqué a la foi chrétienne le futur saint Au%ustin. L’Eglise d’Algérie a
donné le nom de Monica a un projet de formation multidisciplinaire
destinée aux laics, en communion avec leur communauté de base. 1l est
certes a améliorer. L’essentiel est qu’il vise a susciter des disciples
capables de vivre et de partager leur foi.

Dossier : Identités et universalismes

Landry N’'nang Ekomie

L’universel et le particulier dans la philosophie contemporaine

Les philosophes nous disent que la question de I’un et du multiple est
importante, car elle traverse I’histoire des expériences humaines. Ils
nous rappellent que I'universel est «vraiment universel» quand les
humains mettent en dialogue leurs différents systemes de référence et
communiquent toujours mieux. Car I'universel, c’est la perle rare que
la communauté des particuliers doit rechercher pour sa survie.

391

398

402

407

385



Lucien Legrand

Paul universaliste. Quel universel ? ﬁGa 3,28)

L universel gréco-romain dans lequel se meut Paul est marqué par un
universalisme porté par le stoicisme, principalement par Sénéque son
contemporain. Cette idéologie universaliste nivélerait la complexité
ethnique, sociale ou genrée de I’existence humaine. Mais a la différence du
stoicisme, I’apbtre des Gentils propose un universalisme non pas de
fusion, mais de communion, dans I’Esprit du Ressuscité.

Thierry-Marie Courau

Le salut comme dia-logue

La notion du salut est indispensable pour comprendre la correspondance
entre identité et universalisme chrétiens. En effet, en christianisme, identité
et universalisme ne s’opposent pas, mais fonctionnent ensemble, en
diglogue. Or, le dialogue et la rencontre sont tout aussi importants pour
’Eglise qu’essentiels dans le salut. 1ls permettent de mieux se connaitre
pour s’ ajuster aux vrais besoins du monde selon le désir de Dieu.

Jean Davy Ndangha Mbome Ndong

Synodalité : articulation entre le particulier et ’universel

Le contexte de mondialisation est parfois marqué par des tensions entre le
devoir de maintenir "unité catholique et le besoin légitime d’affirmation
identitaire. La démarche synodale, proposée par le pape Frangois, permet
d’articuler les dimensions universelle et particuliere de I’Eglise. N’est-ce
pas comme un correctif a une tendance ecclésiologique trop universaliste
qui, malheureusement, ne fait pas assez droit aux Eglises particuliéres ?

Joseph Scaria Palakeel

Identités et universalismes en Inde

Le contexte missionnaire de I’Inde est celui d’une société multireligieuse,
multiculturelle et multiethnique, partagée entre «tolérance et ségrégation »,
dans un effort de coexistence pacifique. Or, les diversités et complexités
caractéristiques du pays sont également visibles dans le christianisme
indien. En ce contexte, les chrétiens dans leur pluralité naviguent contre
vents et marées pour témoigner de I’universalité de I’amour de Dieu.

Pierre Diarra

Religions Traditionnelles Africaines dans leur rapport a I’universel
Pour répondre aux défis des mutations, les Religions Traditionnelles
Africaines (RTA) inventent des solutions qui S’appuient souvent sur des
valeurs religieuses. Alors, chrétiens, musulmans et divers autres croyants
africains peuvent se retrouver sur un méme terreau culturel et spirituel. Les
RTA posent la question: comment vivre sous le regard de Dieu, sans
exclure ceux et celles qui ne sont pas de notre culture et de notre religion ?

Varia

Gilles Routhier

Réforme de la curie : incidences ecclésiologiques et missiologiques

La réforme de la curie tant attendueest inspirante pour quatre de ses
orientations majeures prometteuses pour I’avenir de I’Eglise : la mission,
les Eglises locales, I’cecuménisme, I’Eglise peuple de Dieu. Pourtant, cette
réforme semble s’étre arrétée en chemin, en ne proposant pas de
décentrement du gouvernement de I’Eglise. Peut-étre sera-ce le fruit d’une
conversion profonde de la culture institutionnelle ?

386

419

431

455

470

483



Chroniques

SCEAM

Dix-neuviéme assemblée pléniére du SCEAM o 495
La 19°Assemblée pléniére du SCEAM s’est tenue du 25 juillet au 1% ao(t

2022 a Accra. Elle a abordé de nombreux thémes: Pintérét pour le
SCEAM, la sécurité, la migration, les communications et le prochain
synode sur la synodalité. Ce fut e?alement I’occasion de passage de
temoins entre I’équipe sortante et celle rentrante, entre I’ancien president,
Philippe cardinal Ouedraogo et le nouveau, Richard cardinal Baawobr.

Marie-Rose Abomo-Mvondo/Maurin

Jeunesse africaine catholique de France 500
La Rochelle : 5° rencontre nationale 4-6 juin 2022

Du 4 au 5 juin 2022 s’est tenue a La Rochelle la 5° rencontre nationale de

la jeunesse africaine catholique (Africatho). Expérience bouleversante,
moment de ressourcement pour un nouveau départ, avec «l’audace de
construire sur nos valeurs, de réver grand, de réver ensemble », comme le
suggeére le théme de la rencontre.

Livres

Recensions 503

Frangois-Xavier Amherdt, L' herméneutique philosophique

de Paul Ricceur et son importance pour l'exégese biblique.

Michel Younes, Les approches chrétiennes de I'Islam.

Tension, déplacement, enjeux.

Jacques Tribout, L'évéque qui refusait le cléricalisme.

Lucien Legrand, Paul et la mission. Apdtre des temps nouveaux.

Table du tome LXIIT — 2022 511

387



La conversion missionnaire
de ’Eglise

La conversion missionnaire de I’Eglise est destinée a
renouveler celle-ci a I’image de la mission d’amour du Christ
lui-méme. Ses disciples sont donc appelés a étre «la lumiere
du monde» (Mt 5,14). C’est ainsi que 1’Eglise refléte I’amour
sauveur du Christ qui est la Lumiére du monde (cf. Jn 8,12).
Elle devient plus rayonnante lorsqu’elle apporte aux hommes
le don surnaturel de la foi, «comme une lumiére [...] qui
oriente notre marche dans le temps», et lorsqu’elle sert
I’Evangile, afin que cette lumiére « grandisse pour éclairer le
présent jusqu’a devenir une étoile qui montre les horizons de
notre chemin, en un temps ou I’homme a particuliérement
besoin de lumiére ».

) C’est dans le cadre de la nature missionnaire de
I’Eglise que se situe la réforme de la Curie romaine. 1l en fut
ainsi a des moments ou le désir de réforme était plus pressant,
comme au XVI°siecle, avec la constitution apostolique
Immensa aeterni Dei de Sixte V (1588) et au XX° siecle, avec
la constitution apostolique Sapienti consilio de Pie X (1908).
Apres la célébration du concile Vatican 11, Paul VI, se référant
explicitement aux souhaits exprimés par les Péres du Concile,
ordonna et mit en ceuvre une réforme de la Curie avec la
constitution apostolique Regimini Ecclesiae universae (1967).
Par la suite, Jean-Paul Il promulgua la constitution
apostolique Pastor bonus (1988), afin de promouvoir sans
cesse la communion dans 1’organisme entier de I’Eglise.

Dans la continuité de ces deux réformes récentes, et
dans la gratitude pour le service généreux et compétent, qu’au
fil du temps tant de membres de la Curie ont offert au Pontife
romain et a I’Eglise universelle, cette nouvelle Constitution
apostolique a pour propos de mieux harmoniser I’exercice du
service de la Curie avec le chemin d’évangeélisation que vit
I’Eglise, surtout en cette époque.

Constitution apostolique sur la Curie romaine,
Praedicate Evangelium, Préambule, 2-3.

388




Editorial

La mission : d’Abraham a nous

« Par toi se béniront toutes les nations de la terre »

un beau texte du livre des Nombres. Par l'intermédiaire de Moise,
Dieu confie a Aaron et aux autres prétres la mission de bénir le
peuple d’Israél :

E n chaque premier jour de I'année nouvelle, I'Eglise nous propose

Que le Seigneur te bénisse et te garde! Que le Seigneur fasse briller sur
toi son visage, qu’il te prenne en grice | Que le Seigneur tourne vers toi
son visage, qu’il t'apporte la paix ! (Nb 6, 24-26).

Une des fonctions du prétre, c’est de bénir, c’est-a-dire d’attirer sur le
peuple les bienfaits de Dieu : protection, présence, paix. En effet, fragile,
Israél avait grand besoin de la protection de son sauveur. La face de Dieu
est symbole de sa présence, de sa bienveillance et de son appui. La paix,
«shalom » traduit la plénitude de vie dont Il comble son peuple. Elle
signifie I'harmonie pleine entre Dieu et Israél, entre les fils et filles du
peuple, entre tous les humains. Une telle bénédiction ne peut venir que de
Dieu lui-méme. Les prétres n’en sont que les ministres : « Ils invoqueront
ainsi mon nom sur les fils d'Israél, et moi, je les bénirai ? » (Nb 6, 27).

La bénédiction de Dieu n'est pas d’abord un rite. Elle accompagne toute
histoire du salut. Ainsi le Seigneur bénit Abraham, le pére des croyants,
qui devient a son tour bénédiction pour les autres. La bénédiction est
alors mission : celle d’Abraham, celle d’Israél au milieu des nations, celle
de tous les croyants au cceur de notre monde : «(...) je te bénirai, je
rendrai grand ton nom ; tu seras une bénédiction (...) Par toi se béniront
toutes les nations de la terre» (Gn 12, 2-3). Mais comment étre
bénédiction de Dieu pour tous les peuples, dans un monde ou s’affrontent
universalismes totalitaires et particularismes meurtriers ? Telle est la
question qui traverse ce cahier 249 de la revue Spiritus.

389



Les philosophes, qui accordent une place importante a l'articulation de
l'un et du multiple, nous mettent en garde contre toute prétention a « un
universel de surplomb » : «'universel est vraiment universel quand les
humains mettent en dialogue leurs différents systémes de référence »
(418). Ce que confirme la perspective universaliste de Paul. L’apdtre des
Gentils se démarque de l'idéologie universaliste portée par le stoicisme :
«l'universalisme paulinien n’est pas de fusion, mais de communion »
(429). Cette communion se traduit par le dialogue et la rencontre,
importants pour 1'Eglise et sa mission. Ils sont essentiels pour le salut
chrétien qui est fondamentalement dia-logue. La personne humaine sy
découvre comme identité ouverte a 'universel. Car « en christianisme, et
bien que ceci puisse paraitre paradoxal, identité et universalisme ne
s’opposent pas, mais fonctionnent ensemble » (431).

Dans des pays comme 'Inde, les complexités du rapport universalités —
particularismes traversent 'ensemble du pays et en menacent I'harmonie.
Elles habitent les relations entre les chrétiens et des tendances de plus en
plus identitaires. Elles peuvent gangréner 1'Eglise elle-méme.
Néanmoins, «les chrétiens de I'Inde maintiennent leur identité et leur foi
tout en vivant dans l'amitié et I'harmonie avec les autres » (468). En
Afrique, ce sont les Religions traditionnelles qui se posent la question du
rapport a l'universel. Les valeurs morales et spirituelles qu’elles portent
peuvent constituer une plate-forme de dialogue avec des hommes et des
femmes de religions et d’opinions différentes. A cette table d’échanges, les
Religions traditionnelles Africaines (RTA) peuvent apporter leur
contribution aux questions communes de l'écologie, de l'articulation
entre le divin et la responsabilité, du rapport au fatalisme (481).

Finalement, I'aventure de la synodalité a laquelle nous convie le pape
Frangois n’est-elle pas une bénédiction divine ? N'est-ce pas un
paradigme concret de l'articulation entre identités et universalismes ? En
effet, la synodalité « met en évidence 'universalité de 1'Eglise et de sa
mission, ainsi que la diversité des cultures et des contextes a travers
lesquels cette mission se déploie » (445). Mission d’étre bénédiction de
Dieu, de faire réver (a la maniére d'Isaie et de Michée) en la possibilité
d’un monde de justice et de paix, d’en étre le signe et le ferment.

Paulin Poucouta

390



Actualité

Rutilio Grande. Martyr de Eglise des
pauvres. L’actualité de son engagement

Carlos Lopez

Carlos Ldpez est prétre jésuite de la province d’Amérique centrale. Il a vécu
les deux étapes de sa formation au Salvador. C’est la qu’il a été ordonné et a
passé la premiére année de sa vie sacerdotale. Il reste marqué par un de ses
ainés, le jésuite salvadorien Rutilio Grande.

comme jésuite. Son témoignage a eu un grand impact sur

moi. Deés le début, lorsque dans mes recherches
personnelles, j'ai frappé a la porte de la Compagnie de Jésus, le
premier livre que le directeur des vocations m’a donné a lire
portait sur le Pere Grande: «Une grande lumiere a brillé sur
nous ». Ce récit simple de sa vie, je peux le dire aujourd’hui, m’a
beaucoup encouragé a poursuivre sur ce chemin.

R utilio Grande a été présent tout au long de mes années

Martyr de ’Eglise des pauvres

Rutilio et ses deux compagnons ont été béatifiés comme martyrs
de I'Fglise. Mais, il est important de dire «de I'Eglise des
pauvres ». En effet, cette précision met en lumiere le choix qui a
conduit Rutilio au martyre, et aussi les ruptures qui existaient (et

391



existent encore) au sein de 1'Eglise. Si le pere Rutilio a été déclaré
martyr de 1'Eglise, c’est précisément en raison de son identification
avec les pauvres. Non pas par idéologie (comme on l'a souvent
pensé), mais par cohérence avec I'Evangile. En ce sens, on peut
dire qu’il est martyr, c’est-a-dire témoin. C’est en raison de son
identification avec Jésus et sa cause du Royaume de Dieu et de sa
justice. Pour Rutilio, ce sont les pauvres qui lui ont montré le
chemin a suivre dans sa vie d’homme, de chrétien, de jésuite et de
prétre. Ce sont les pauvres qu’il a essayé d’accompagner de ses
propres limites. C’est pour eux qu’il a donné sa vie jusqu’au
martyre.

C’est pourquoi la premiere caractéristique de l'actualité de son
message se trouve précisément dans cette définition de « martyr
de I'Eglise des pauvres ». Ses paroles résonnent avec une grande
actualité, quand il nous dit: «Amis, revenons a I’Evangﬂe,
revenons aux pauvres. C'est la que se précise 'horizon de notre
parcours pastoral »'.

C’est chez les pauvres que Rutilio a fait I'expérience la plus
profonde de Dieu, qui a ouvert son cceur a la compassion et ses
yeux pour voir le monde tel qu’il est, sans cacher ni son péché ni
son espérance. Et surtout, sa proximité avec les pauvres I'a aidé a
voir I'étre humain tel qu’il est, a I'extérieur et au fond de son cceur,
et que nous sommes tous appelés a devenir des freres et sceurs.
Comme il le disait : parmi nous, il y a Abel et Cain. Mais surtout,
au-dela d’Abel et de Cain, nous avons tous Dieu comme Pere. 11
est la source de toute espérance. Selon les mots de Rutilio :

Nous avons un Pére commun, donc nous sommes tous enfants du
méme Pére, méme si nous sommes nés du sein de meéres
différentes. Nous sommes donc tous freres. Les Cain sont aussi nos
freres, méme s’ils sont un avorton dans le plan de Dieu?.

A partir de cette expérience, Rutilio ne pensait pas a la
suppression de ceux qui opprimaient les pauvres. Il espérait plutot
leur conversion. Sa vision du Royaume de Dieu, a I'instar de Jésus

1. Salvador Carranza Ona, Romero — Rutilio. Vidas Encontradas, San
Salvador, UCA Editores, 2015, 144.
2. Rutilio Grande, Sermon de Apopa, El Salvador, 1977.

392



dans I'Evangile, inclut toute personne. Il dira lui-méme que c’est
un grand banquet, avec une grande table et de longues nappes.
Tout le monde a une place et a quelque chose a manger. C'était sa
vision de I'Eglise et de ce que devait étre la société?.

L’héritage de Rutilio Grande

Mais, quelle est I'actualité de I'engagement de Rutilio ? En d’autres
termes, que peut nous dire Rutilio Grande aujourd’hui? La
premiere certitude qui nous pousse a croire que son message est
encore d’actualité est ce qu’affirme le pere Jon Sobrino :

C’est une vérité chrétienne que la ot il y a une mort comme celle
de Jésus, sur la croix, pour défendre les victimes de ce monde, et
avec un grand cri, il y a aussi une résurrection, une parole continue
a résonner et les crucifiés restent dans I'histoiret.

En d’autres termes, ces témoins sont encore vivants et c’est donc a
nous de nous demander ce que ces crucifiés nous ont laissé. En ce
sens, I'héritage que nous pourrions tirer de la vie, du message et
de la mort de Rutilio est vaste. Je voudrais en retenir
principalement trois éléments qui peuvent nous parler
aujourd’hui, surtout a nous qui avons une responsabilité
théologique et pastorale dans le monde.

La place centrale de la Parole de Dieu

Dans une de ses homélies, Monseigneur Romero affirme qu’a
Aguilares «un mouvement audacieux pour un Evangile plus
engagé » a commence’.

En effet, Rutilio avait un goGt particulier pour l'étude et la
méditation de la Parole de Dieu. Il suffit de lire les quelques écrits
que nous avons de lui pour s’en convaincre. C'est I'Ecriture Sainte
qui a animé sa vie. C'est sur I'étude et sur la réflexion inventive de

3. Cf. Rutilio Grande, Sermdn de Apopa, 1977.

4. Jon Sobrino, El principio misericordia, San Salvador, UCA editores, 1993,
2409,

5. Oscar Romero, Homilia del 19 juin, 1977.

393



la Parole de Dieu que Rutilio a mis en route son travail pastoral de
libération. Il a organisé des communautés consacrées a la lecture
de la Bible et la réflexion sur la réalité du Salvador de I'époque.
C’est par la Parole de Dieu que cette pastorale a réussi a faire que
des gens simples deviennent des adultes, critiques de la réalité
injuste, capables de prendre en mains leur propre destin. C'est
grace a la Parole que ces hommes et ces femmes ont pris
conscience de leur propre dignité. Ils ont éveillé en eux la
créativité qui leur donne de se défendre, d’affirmer sans ambages
clairement leurs droits et de lutter pour la vie.

Quelles étaient les caractéristiques de la prédication de Rutilio ? La
premiere c’est que, comme Jésus, Rutilio a rendu la Parole proche.
Ce qui est frappant, c’est la clarté de sa prédication. C’est une
Parole populaire (au sens positif du terme). Son langage est celui
d'un paysan qui, malgré ses études, n'a jamais cessé d’étre un
paysan. Il sait comment son peuple parle et pense. Il s’adresse a lui
avec ses mots et ses expressions. Il se fait comprendre. C’est
pourquoi le peuple I'écoute avec beaucoup d’attention.

La prédication de Rutilio Grande met la Bible en contact avec la
réalité vécue par les paysans qui l'écoutent. Le but de la
prédication — pour ceux qui préchent et pour ceux qui écoutent
— n’est pas seulement de «comprendre » ce que dit la Bible (ce
qui est certainement tres important), mais aussi de savoir ce que
Dieu nous dit dans la réalité d’aujourd’hui.

Bien siir, pour comprendre ce qui se passe, pour discerner les
signes des temps, la parole de Dieu est irremplacable, elle éclaire
comme une lampe. Mais la question, nous le répétons, n’est pas
d’admirer seulement la beauté de la lampe (la Bible), mais aussi la
maniere dont elle éclaire (notre réalité).

Cette incarnation de la Parole de Dieu dans la réalité concrete
vécue par la communauté n’est pas une invention de Rutilio
Grande. Il met en pratique ce que dit le magistere de I'Eglise :

(...) s sont effectivement innombrables, les événements de la vie
et les situations humaines qui offrent 1'occasion d’une annonce
discrete mais marquante de ce que le Seigneur a a dire dans cette

394



circonstance. Il suffit d’avoir une vraie sensibilité spirituelle pour
lire dans les événements le message de Dieu®.

Rutilio proclame la Bonne Nouvelle parole de maniere
prophétique. La parole prophétique est prononcée a temps, au bon
endroit et au bon moment. La parole prophétique de Rutilio
Grande remplit une double fonction : elle dénonce l'injustice et en
méme temps elle donne courage et espoir aux pauvres.

La centralité de la Parole de Dieu, qui devient une parole proche
de nous, ancrée dans la réalité, et prophétique, me semble étre le
premier message que Rutilio peut nous laisser aujourd’hui. Son
engagement est né précisément de son intimité avec la Parole de
Dieu, de sa connaissance intérieure de Jésus-Christ a travers son
Evangile. C’est a partir de la que nous pouvons comprendre son
engagement envers les pauvres et sa quéte de transformation de la
réalité.

La synodalité

Le deuxieme trait de la vie de Rutilio qui me semble actuel, et dont
nous avons fait 'expérience dans I'Eglise ces derniers temps, c’est
le sens de la synodalit¢ dans sa maniere de concevoir son
ministere pastoral.

En effet, Rutilio Grande a montré un nouveau style pastoral dans
sa paroisse. En phase avec le concile Vatican II et les documents de
Medellin, Rutilio voulait que les laics assument un r6le important
dans sa paroisse. Il organisait des communautés de base, formait
une équipe de travail avec laquelle il discernait le parcours
pastoral de la communauté. Il était un pasteur qui favorisait le
dialogue, l'écoute, le discernement et la prise de décision
communautaire. On en verra le reflet dans le ministere de
Monseigneur Romero.

Lors de ses funérailles, Mgr Romero a dit du Pere Rutilio qu’il était
«un prétre avec ses paysans, en route vers son peuple pour
s’identifier a eux, pour vivre avec eux, il n'avait pas une

6. Cf. Pape Paul VI, Evangelii Nuntiandi, 43.
395



inspiration communiste, mais une inspiration d’amour»’. Le
modele pastoral qu’il avait développé a Aguilares est devenu un
paradigme pour de nombreuses communautés chrétiennes
salvadoriennes. Il reste une source d’inspiration, surtout la ou la
présence de prétres est tres limitée. Nous le savons, la synodalité
n’est pas facile. Elle rencontre des résistances. Pourtant, c’est le
style d’Eglise que nous sommes appelés a devenir. Et Rutilio
I'avait vécu.

Les périphéries

Le troisieme message que nous pouvons retenir de Rutilio, c’est de
vivre aujourd’hui, en tant qu’Eglise, dans les périphéries, dans les
frontieres existentielles de notre société aujourd’hui. Rutilio a
identifié les périphéries ou il devait porter I'Evangile. La vie
menacée des paysans constituait a cette époque au Salvador « une
frontiére », ou Rutilio est arrivé et s’est établi afin de délivrer un
message nouveau. Leonardo Boff le dira en langage profond et
poétique :
Mon Eglise a quitté la sacristie. Et elle a cessé d’allumer des
bougies... Elle a cessé de préparer 'homme seulement pour l'au-
dela et est partie a la recherche de celui qui est loin, en dehors de
son entourage. En relisant I'Evangjile, elle a découvert que la parole
est la voix des sans-voix, la force des sans-pouvoirs®.

C’est ce que Rutilio a découvert dans les périphéries. Et c’est ce qui
I'a conduit au martyre, car son engagement de vie représentait
alors une menace pour ceux qui s'opposent a 'Evangile de Jésus.
Aujourd’hui, le Pape Frangois nous parle d'une Eglise en sortie,
capable d’aller aux frontieres existentielles de nos contemporains.
Une Eglise aux portes ouvertes, dans la solidarité et la
compassion. C’est ce que traduit si bien la vie du Pere Grande et
celle de tant d’hommes et de femmes qui, comme lui, ont vécu
I'Evangile de Jésus-Christ dans toute sa radicalité.

7. Oscar Romero, Homilia de funerales de Rutilio Grande, 14-3-1977.
8. Leonardo Boff, Silvio Ciappi, Periferias del imperio: poderes globales y control
social, Bogota, Editorial Pontificia Universidad Javeriana, 2006, 14.

396



Le réve de Rutilio

En somme, Rutilio Grande nous rappelle la pertinence et la
centralit¢ de la Parole de Dieu dans tout engagement. Dieu
continue a parler a son peuple, surtout aux plus pauvres, dans
leurs réalités quotidiennes. De plus, nous avons besoin de marcher
ensemble, en synodalité, comme un peuple uni, et de discerner
comment vivre en chrétiens dans les périphéries existentielles de
I'humanité d’aujourd’hui. Certes, Rutilio ne nous donne pas de
recettes pour annoncer la bonne nouvelle aujourd’hui. Il nous
montre l'esprit qui doit animer notre engagement chrétien.

Rutilio Grande nous éveille et nous encourage. Sa mémoire nous
éclaire et nous aide a imaginer une « Eglise qui va dans la bonne
direction ». Nous pouvons étre imprégnés de 1'espérance que ses
paroles dégagent. Et cela c’est une bonne nouvelle. Son réve au
sens biblique du terme est une interpellation pour nous
aujourd’hui. Comme lui, nous devons avoir un réve pour notre
terre, notre société, notre Eglise. Le message de Rutilio ne
demeure-t-il pas actuel ?

Un monde pour tous sans frontieres. Une table commune avec des
nappes longues pour tous. Chacun avec son propre tabouret. La
table, la nappe et de quoi manger pour tous’. Chaque année le
12 mars, date de son martyre, beaucoup de communautés se
ressemblent a «Las tres cruces», le lieu de l'assassinat. Ces
communautés poursuivent la route au bout de laquelle Rutilio et
ses compagnons n‘ont pas pu parvenir, fauchés par la mort.
Symboliquement, ils prennent le relais, pour poursuivre la mission
de défendre la vie, d"accueillir le royaume et de chercher sa justice.

Carlos Lopez

9. Rutilio Grande, Sermon de Apopa, 1977.
397



Missionnaire a la prison des Baumettes

Michel Ouedraogo

Michel Ouedraogo est Missionnaire d’Afrique, originaire du Burkina
Faso. Pendant sept ans, il a exercé son ministére a la prison des
Baumettes a Marseille, en France. Depuis aoiit 2021 aux études a
Nairobi.

« Les Baumettes », est situé dans le 9¢ arrondissement de la

ville de Marseille en France. C’est la que j'ai exercé mon
ministere pastoral, sept ans durant. Cette expérience a été pour
moi une occasion d’approfondir certaines dimensions de la vie
missionnaire. En plus d’étre un impératif évangélique (cf. Mt 25,
34-36), aller a la rencontre des personnes détenues fait partie
intégrante de la pastorale de I'Eglise. Dans la Bible, elles font
I'objet d"une attention particuliere de la part de Dieu (Gn 39, 20-
23;Ac4,1-3;5,17-19; He 13,3 ...).

l e Centre Pénitentiaire de Marseille, communément appelé

C’est pourquoi la visite des prisonniers fait partie des ceuvres de
miséricorde dont doivent témoigner les chrétiens'. Dans son
message d’aotit 1997, le pape Jean-Paulll rassurait les jeunes
détenus que I'Eglise demeure proche d’eux pour témoigner de
I'espérance du Christ, a savoir qu’aucun acte ne peut leur enlever
la dignité d’enfants de Dieu?. C’est ce message que I'Eglise qui est

1. Cf. Catéchisme del ’Eglise catholique, Paris, Bayard/Cerf/Mame, 2013, 2447.

2. Journée Mondiale de la Jeunesse (Aotit 1997), Message du pape Jean-
PaulIl aux jeunes détenus. https://www.vatican.va/content/john-paul-
ii/fr/speeches/1997/august/documents/hf_jp-ii_spe_19970822_youth-
frikarthtml

398



a Marseille entend également porter a travers ses orientations et
engagements pastoraux. En ce sens, la mission des aumoniers de
prison consiste a étre un signe de la proximité de Dieu aupres de
nos freres et sceurs détenus aux Baumettes.

J'ai vécu cette mission comme un moment de graces. La grace de
travailler en équipe. La grace de rencontrer de nouvelles
personnes, de réfléchir et de prier avec elles. La grace d’avoir la
confiance de certaines personnes qui me partageaient ce qu’elles
vivaient. La grace d’écouter des gens privés de liberté et marqués
par la routine carcérale. Comme l'ont bien souligné Sarg et
Lamine?, l'incarcération met le détenu dans une situation trés
contraignante, avec une organisation qui lui est imposée et rend
souvent complexe sa cohabitation avec d’autres personnes issues
d’autres milieux socioculturels.

L'une des grandes dimensions de la mission d’aumonier de
prison, c'est d’étre au service d'une rencontre qui peut jeter les
bases d’une relation de confiance au service d'une vraie écoute,
d'un fructueux échange. Cette rencontre peut étre individuelle
(entretien en cellules ou dans une salle d’audience), ou collective
(dans le cadre des célébrations eucharistiques ou animations des
ateliers) dont le but est de favoriser les échanges entre les
personnes détenues, entre elles, et avec les auxiliaires
d’aumonerie. Dans une société au systeme pénal essentiellement
punitif, I'on peut facilement réduire celui ou celle qui commet un
délit ou un crime a un danger dont il faut se préserver le plus
longtemps possible. Alors, enfermer et priver de liberté semble
devenir banal et normal. Dans ce contexte, le prisonnier a plus que
jamais besoin d'une oreille extérieure qui n’appartient pas au
monde pénitentiaire ou judiciaire. La mission de rencontre et
d’écoute de l'aumonier trouve donc tout son sens. Dans ce
ministere de rencontres, j'ai pu cotoyer et écouter des personnes
éprouvées par les coups de la vie, hantées par leur passé et pleines
de peur pour leur avenir. J'ai eu le grand défi d’entendre des

3. Rachel Sarg et Anne Sophie Lamine, « La religion en prison », Archives de
sciences sociales des religions, 153 | janvier-mars 2011, 85-104. [En ligne],
https://doi.org/10.4000/assr.22761

399


https://doi.org/10.4000/assr.22761

personnes remplies de colere et de sentiments d’injustice et
souvent avec le désir de vengeance.

Méme si jai rencontré des personnes aux relations familiales et
sociales distendues, voire cassées, j'ai aussi été un heureux témoin
des chemins de croissance humaine et de foi. J'ai pu également
contempler des manifestations de remords et des prises de
conscience des blessures que l'on a pu infliger a l'autre. Fort
heureusement, nous avons pu partager cette mission avec des
aumoniers d’autres cultes. Ainsi, les aumoniers chrétiens et
musulmans ont pu organiser a plusieurs reprises des rencontres
interreligieuses regroupant des détenus des deux cultes pour un
moment de priere et de partage. Nous faisions la méme chose avec
les amis et freres protestants.

Les célébrations liturgiques ont toujours été pour moi des
moments qui revétaient une saveur particuliere. Avec une équipe
d’intervenants occasionnels, nous nous retrouvions un dimanche
sur deux pour vivre avec nos freres ou sceurs en détention, ce
moment privilégié qu’est la célébration eucharistique. Un espace
ou l'on s’accueille, se réconforte, ou I'on confie nos joies et nos
miseres humaines au Dieu de miséricorde. Les célébrations nous
rappellent que nous sommes tous des chercheurs de Dieu sur le
méme chemin de la foi. Et a I'occasion des grandes fétes comme
Paques et Noél, nous avons toujours été encouragés par la
présence de 'Evéque ou du vicaire général qui venait célébrer
avec nous. Leur présence renforcait le sentiment d’appartenir a
I'Eglise de Marseille et du monde.

Mon ministere aupres des personnes détenues m’a permis de
toucher du doigt une dimension particuliere de la souffrance
humaine. Je me suis rendu compte que, bien souvent, j'avais a faire
a des personnes blessées par la vie, qui en ont blessé d’autres. Mais
comme l'a souligné le pape Benoit XVI*, les prisonniers sont des
freres et sceurs qui méritent, malgré leur faute, d’étre traitées avec
respect et dignité. Au fil des rencontres, mon expérience en milieu

4. Cf. Pape Benoit XVI, Africae munus : Exhortation apostolique post-synodale
sur I'Eglise en Afrique au service de la réconciliation, de la justice et de la paix,
2010, 83.

400



carcéral m’a beaucoup fait grandir dans mon humanité. J’ai appris
a regarder I'autre avec un profond respect, au-dela de ce qu’il a pu
poser comme acte. Méme si I'équilibre n’est pas toujours tres facile
a trouver, je crois que 'un des défis était d’écouter les personnes
détenues et d’entendre en méme temps, au fond de mon ceeur, les
souffrances et les miseres des victimes, sans jouer, ni au juge ni au
donneur de legons. Cette expérience a été une marche et un
cheminement au cours desquels jai essayé de comprendre les
détenus, sans pour autant les disculper.

Ainsi, mon ministere a la prison des Baumettes m’a aidé a
comprendre et a intégrer la dimension communautaire de la
mission (cf. Lc 10, 1-4). Sur le chemin de la mission, nous avons
besoin de la grace du Seigneur pour mieux nous écouter, nous
entraider, nous accompagner, nous réconforter, nous enrichir
mutuellement. L'équipe d’aumonerie, dans la diversité de ses
membres, m’a été d'un grand soutien dans l'accomplissement de
la charge pastorale qui nous était confiée par 'Eglise de Marseille.
Je saisis mieux le message du pape Frangois, qui invite a sortir de
notre hypocrisie, pour réaliser combien nous sommes prisonniers
sans nous en rendre compte’. Les célébrations eucharistiques ont
été un grand moment d’intériorisation. Elles m’ont aidé a relire ce
que je vivais en milieu carcéral, a comprendre qu’avec les
personnes détenues nous formions une communauté de croyants,
engagés sur le méme chemin de foi.

En somme, le temps de ce ministere a ét¢ un moment de
discernement. J'ai appris a contempler le meilleur dans chaque
personne et a en rendre grace au Seigneur, qui n'a pas hésité a
s’identifier a une personne détenue : «Jétais en prison et vous étes
venus jusqu’a moi » (Mt 25, 36).

Michel Ouedraogo

5. Pape Francois, Entretien avec le quotidien italien la Repubblica, 13 avril
2017. https://www.cath.ch/newsf/pape-francois-sommes-prisonniers-
rendre-compte/

401



Projet MONICA :
Formation chrétienne en Algérie

José Maria Cantal Rivas

Missionnaire d’Afrique, le pére José Maria Cantal Rivas a travaillé au
Burkina Faso de 1994 a 1997, avant de rejoindre I’Algérie, o il

anime un projet de formation chrétienne appelé MONICA.

onica (ou Monique en frangais) est le nom romanisé
M d'une femme du 4¢siecle, née dans l'actuelle Algérie.

Elle sera la mere du futur saint Augustin (né lui aussi
dans notre pays). Elle est fétée chaque année le 27 aofit.

Le projet MONICA vise la formation des laics en Algérie. C'est un
des fruits de la session sacerdotale interdiocésaine tenue en 2017.
Apres plusieurs sessions de travail, d’étude et de concertation
interdiocésaine, pendant toute I'année 2018, pour définir les
objectifs, le public cible et les modalités de participation, le choix
de I'université dominicaine en ligne www.domuni.eu s’est avéré
le plus intéressant.

Ce en raison de la qualité des cours et de I'accueil enthousiaste que
ses responsables ont réservé a notre projet, mais aussi parce que
les enseignements sont assurés en plusieurs langues, dont le
francais et I'arabe.

402


http://www.domuni.eu/

Le programme du projet

Le projet s’organise en un cycle de formation qui s’étale sur deux
ans. Il comprend :

1. Des thémes a étudier : une vision globale de la foi de 'Eglise.

2. Une insertion pastorale : un service d'Eglise déja en cours ou a
venir.

3. Trois week-ends dans 'année : avec tous les inscrits du pays.

4. Une semaine, tous ensemble, pendant 1'été : avec des temps
d’étude, deux jours de récollection et de formation pédagogique.

5. Un tutorat : dans sa communauté d’origine congue comme une
aide pour lire, comprendre et grandir avec d’autres.

Les candidats au parcours MONICA sont des catholiques, baptisés
et confirmés, recommandés par les paroisses (ou des structures
similaires). Ils doivent payer une inscription annuelle de
2500 dinars algériens (15euros environ). La paroisse et les
dioceses couvrent le reste des dépenses liées a la formation
(déplacement, hébergement durant les week-ends, matériel,
impression des cours, etc.). Une fois I'inscription confirmée, les
candidats regoivent du site domuni.eu, un mot de passe pour
accéder a la rubrique ou sont ajoutés, progressivement, les
différents cours téléchargeables qui composent la formation.

Voici les themes de la premiere année :
1. Grandes figures bibliques de la foi.

2. Credo, les vertus théologales, la priere.

3. Session d’été : pardon et réconciliation. Jésus face au mal
et deux jours de récollection.

4. Foi chrétienne et engagement social.

Et pour la deuxieme année :

Histoire de I'Eglise.

1. Sacrements.

2. Session d’été: Récollection de 2jours et les évangiles
synoptiques.

3. Ecclésiologie.

403



La dynamique du projet

Lors du premier week-end de MONICA, en janvier 2018, nous
avions échangé sur nos différents parcours personnels et sur nos
engagements. Ensuite, nous avons parlé de nos attentes et de nos
craintes. Cela a permis de souder le groupe, de nous rapprocher
les uns des autres et de commencer les échanges dans un esprit de
fraternité. La plupart des 19 premiers inscrits étaient des
Algériens, mais pas tous. Chaque année nous avons, pour
I'ensemble du cycle, une moyenne de 22 inscrits (que nous
appelons affectueusement « moniquiens »).

Pour cette premiere rencontre, certains inscrits avaient téléchargé a
I'avance les cours et d’autres avaient été initiés, sur place, a
I'utilisation du site pour accéder aux cours qui étaient
progressivement mis a la disposition des abonnés. Par la suite,
nous avons constaté que peu étaient ceux qui pouvaient
imprimer, chez eux ou ailleurs, de nombreuses pages sur des
thémes chrétiens : les paroisses ont di assumer cette dépense et ce
travail supplémentaire inattendu ! Nous reviendrons plus tard sur
le volet « informatique » en lien avec MONICA.

Durant les trois week-ends qui réunissaient tous les inscrits du
pays, il y a eu des ateliers de lecture en groupe, de partages
bibliques, de jeux «questions-réponses catholiques», des débats
ouverts et aussi des moments de formation grace aux vidéos bien
choisies. Une évaluation a la fin de chaque week-end nous a
permis de repérer comment améliorer le projet.

En plus des cours «doctrinaux », une formation pédagogique fait
partie du cycle MONICA et on y a abordé des themes variés :
comment répondre a la demande de celui qui veut connaitre la foi
chrétienne, l'animation des groupes, l'accueil des personnes
blessées ou avec un trouble psychologique, la différence entre
accompagnement et catéchese, l'initiation a la lectio divina et a
I'animation liturgique, etc.

404



En communion avec I’Eglise universelle, nous avons incorporé a la
formation MONICA un module, en présence des membres de la
commission diocésaine d’écoute, sur la question des abus sexuels
dans I'Eglise. Les participants au projet MONICA deviennent,
sans le savoir, « des personnes avec autorité » et des collaborateurs
qui peuvent faire de nos communautés des lieux dignes du Christ.
Ce point est important dans un contexte marqué par de nombreux
tabous, des difficultés a questionner l'autorité, la recherche
éventuelle d'une communauté refuge, une forte inégalité homme-
femme, etc.

Pendant les trois week-ends annuels, nous avons proposé, a ceux
qui le souhaitaient, de pouvoir étre accompagnés par un des
prétres disponibles pour ce service. Mais le programme tres
chargé des week-ends n’a pas permis a tous ceux qui l'auraient
souhaité de bénéficier de cet accompagnement.

Apres le cycle de deux ans, C'est-a-dire six week-ends et deux
semaines d’été, sans compter les heures d’étude personnelle et les
réunions avec d’autres inscrits de la paroisse ou du diocese, a la fin
du parcours un «examen final» sert de validation académique.
Mais pour valider le parcours, nous tenons compte aussi de la
présence des inscrits aux différents rendez-vous MONICA de
I'année et de son évolution dans la communauté d’origine. Si tout
s’avere concluant, alors une attestation signée par I'évéque du
candidat, lui est décernée. Chaque diocese décide de la maniere
dont elle sera donnée, publique ou discrete.

Mise a jour du projet

Apres trois années de mise en application et deux promotions
completes de «moniquiens », une révision de la méthode et de
I'ensemble du projet a été réalisée, au début de 2022, apres
consultation des curés des paroisses qui nous envoient des
candidats. Je releve ici les éléments les plus marquants :

405



. Au-dela des acquis intellectuels, I'ensemble des
participants disent se sentir plus confiants et désireux de servir
dans I'Eglise.

. L’idée de base de faire des « moniquiens » de futurs agents
pastoraux (catéchistes ou autre) a été abandonnée afin de proposer
aux laics un parcours de qualité.

. Un des fruits inattendus, mais précieux, de ce parcours a
été le lien fort qui unit désormais tous les participants.

. Sans en faire une condition sine qua non, la priorité devra
étre donnée aux candidats originaires de ce pays (I'Algérie).

. Le choix a été fait d"utiliser davantage les langues locales.

. Le site dominicain www.domuni.eu a été remplacé par le
Youcat comme texte de référence.

. L’agencement et le contenu du parcours ont été, en
conséquence, réorganises.

. Un couple a été intégré a I'équipe d’animation.

Pendant la pandémie de Covid-19 et les longues périodes de
confinement, 1'impossibilit¢ de nous rencontrer physiquement a
été fortement ressentie par le groupe. Nous avions cru pouvoir
faire de la formation par visioconférence! Il nous a fallu vite
déchanter! La plupart des inscrits n’avaient pas un ordinateur
personnel, ni une connexion de qualité suffisante, sans parler du
fait que, puisque toute la famille était confinéde a la maison,
nombreux étaient les « moniquiens» qui devaient se contenter
d’écouter les exposés sans pouvoir y participer, autrement qu’en
disant «oui» ou «non», car ils sont les seuls chrétiens de la
famille.

Formation des disciples

Le projet MONICA, voulu et accompagné par les éveques
d’Algérie, doit encore grandir et s"améliorer. Nous ne cherchons
pas a former des «théologiens », mais des disciples capables de
partager avec amour et passion la foi de I'Eglise. Tel fut le cas de
sainte Monique, modeste et efficace catéchiste de saint Augustin, a
qui elle avait su transmettre une semence de vie éternelle.

José Maria Cantal Rivas

406


http://www.domuni.eu/

Eossier

L’universel et le particulier
dans la philosophie contemporaine

Landry N'nang Ekomie

Originaire du Gabon, Landry N’nang Ekomie est prétre de la congrégation
du Saint-Esprit. Ancien directeur des études au philosophat spiritain de Li-
breville, il est actuellement doctorant en philosophie a Puniversité de Stras-
bourg. Il est membre du Comité de rédaction de la revue Spiritus.

questions qui se rapportent a notre condition humaine et a

notre rapport au monde. Nombreux sont ceux qui les ont
thématisées du seul point de vue de la rationalité européenne. Si
bien que, des la Renaissance et plus encore au siecle des Lumieres
I'«humanité européenne »! s’est érigée en modele civilisationnel
exemplaire pour I'ensemble de I'« écoumene »2. Une telle posture
fut qualifiée d'universalisme de surplomb en tant qu’elle tient
pour universelle - valable pour tous «partout et toujours» -, la
particularité européenne.

I es philosophes ont pour mission de s'intéresser aux

1. Nous empruntons ce concept au philosophe allemand Edmund Husserl.
Pour lui, I'Europe n'est pas seulement une zone géographique, elle est
surtout une idée.

2. L’«écoumene» est un concept géographique qui renvoie a la surface
habitée de la terre. Elle est notamment étudiée par Augustin Berque:
Etre humain sur la terre : principes d'éthique de I"écouméne, Paris, Gallimard,
1996 ; Ecoumene : introduction a l'étude des milieux humains, Paris, Belin,
2000.

407



Aussi, les auteurs du courant postcolonial, s'insurgeant contre un
européocentrisme marqué par le lieu assez exclusif ot il se définit,
montrent que «l'universel n’est pas simplement divers dans ses
figures; il est équivoque dans son principe : il y a des universels ».
Pour ainsi dire, I'universel et le particulier entretiennent une
relation de renvoi mutuel. C’est pourquoi, dans le présent article,
nous envisageons de traiter de la relation de l'universel au
particulier en nous demandant: comment les philosophes
contemporains thématisent-ils le rapport entre I'universel et le
particulier ?

Pour tenter de répondre a cette question, nous défendrons la these
suivante: la philosophie contemporaine déploie un concept
plurivoque de l'universel. Critique a 'endroit de toute position
surplombante, ce dernier est respectueux des particularités. Notre
démarche explorera trois voies:la phénoménologie, la
philosophie politique et le courant postcolonial.

La phénomeénologie : d’un universel
de surplomb a un universel latéral

Dans son cours du printemps 1907 intitulé «L’Idée de Ia
phénoménologie. Cing legons », Edmund Husserl définit le champ
problématique de la phénoménologie comme le domaine de
I'immanence. La phénoménologie vise ainsi le sens des choses a
partir de Il'expérience que nous en avons. Pour Ile
phénoménologue, en effet, les choses sont envisagées en tant
qu’elles sont relatives a la conscience qui les vise, «toute
connaissance reconduit a une expérience »3, I'expérience n’a de
sens quen tant qu'expérience vécue. Une approche
phénoménologique de l'universel consisterait donc a défaire les
amarres du navire de I’humanité pour le faire naviguer dans des
eaux ou il ne se serait jamais aventuré. Pour le dire autrement,
I'universel d'un point de vue phénoménologique tient un grand
compte de la diversité et de la singularité de I'expérience humaine.

3. Edmund Husserl, Idées directrices pour une phénoménologie pure et une
philosophie phénoménologique, Trad. nouv. par Jean-Frangois Lavigne,
Paris, Gallimard, 2018, I, § 24.

408



Elle ne pourrait ériger I'une d’entre elles, fusse-t-elle européenne,
au rang de « vérité d’évangile » valable pour tous, en tout lieu et
en tout temps. Le propos du phénoménologue frangais Maurice
Merleau-Ponty est particulierement intéressant. Dans son rapport
pour la création d'une chaire d’anthropologie sociale au College
de France, I’auteur écrit :

L’appareil de notre étre social peut étre défait et refait par le
voyage, comme nous pouvons apprendre a parler d’autres
langues. 11 y a la une seconde voie vers l'universel : non plus
I'universel de surplomb d’une méthode strictement objective, mais
comme un universel latéral dont nous faisons 1'acquisition par
I'expérience ethnologique, incessante mise a 1'épreuve de soi par
I'autre et de l'autre par soi. Il s’agit de construire un systeme de
référence général ou puisse trouver place le point de vue de
I'indigene, le point de vue du civilisé, et les erreurs de I'un sur
I'autre, de constituer une expérience élargie qui devienne en
principe accessible a des hommes d'un autre pays et d'un autre
temps. L’ethnologie n'est pas une spécialité définie par un objet
particulier, les sociétés « primitives » ; ¢’est une maniere de penser,
celle qui s'impose quand l'objet est «autre», et exige que nous
nous transformions nous-mémes*.

Dans cet extrait, le lecteur constatera tout d’abord que Merleau-
Ponty déconstruit I'institution sociale, avec ce qu’elle comporte
comme pesanteurs et illusions, par 'invitation au voyage. C’est un
appel au dépaysement qu’il lance ainsi, afin de montrer combien
la structure de notre «étre social » n'est pas fixée une fois pour
toutes. C’est pourquoi il estime que la méthode objective (la
position surplombante) est naive. Car elle oublie que 1'étre social
émerge d’'un Etre plus large dont il fait toujours déja partie. 11
propose donc de passer d'un «universel de surplomb» a un
«universel latéral ». Rappelons a toutes fins utiles que chez notre
auteur, la latéralité se pose comme antithese a la frontalité
caractéristique de la méthode objective. En effet, alors que la
méthode objective survole I'expérience a partir d'une conscience
pure, la latéralité traduit plutot le fait que la conscience est
assujettie a I'expérience qui I'englobe.

4. Maurice Merleau-Ponty, «De Mauss a Claude Lévi-Strauss», Signes,
Paris, Gallimard, 1960, 193.

409



C’est ainsi que l'ethnologie, en tant qu’expérience de la diversité
humaine, apparait au phénoménologue comme une voie
pertinente pour accéder a un «universel latéral ». Ainsi, Merleau-
Ponty comprend l'universalité latérale comme une expérience
intersubjective, une mise a I'épreuve réciproque de soi par autrui
et de I'autre par soi. Si bien qu’il s’agit de saisir I'universel comme
un concert des particularités sur le socle d'une humanité partagée
ou autrui est considéré pour lui-méme dans «un systeme de
référence général » ou puisse trouver place «le point de vue de
I'indigene, le point de vue du civilisé, et les erreurs de I'un sur
I'autre® ».

Par «erreurs de 'un sur l'autre», il convient donc d’entendre
qu'un universel de surplomb s’appuie sur une conception fixiste
de l'altérité, tandis que la possibilité de l'erreur qui incombe a la
latéralité interdit tout fixisme.

Ainsi, l'universel merleau-pontien renvoie a son concept de
« chair », entendu comme la dimension commune de I'expérience
de V'Etre. L’auteur semble le suggérer ici lorsqu’il parle de
I'universel latéral comme d’«un systeme général de référence » ot
toutes les perspectives du rapport a I'Etre sont prises en compte.
Méme si la démarche du phénoménologue n’'est pas d’abord
éthique, il nous semble que son attention envers les humanités
non européennes ressemble bien a une posture éthique dans la
mesure ou il parle du cheminement vers l'universel latéral comme
d'une «exigence » : il «exige que nous nous transformions nous-
mémes ».

La démarche de Merleau-Ponty consistant a penser I'universel, et
non pas objectivement, est intéressante pour deux raisons :

1. Parce que nos vécus peuvent eétre vécus par autrui,
l'identification devenant possible, ce qui constitue une barriere a la
violence de I'universel de surplomb.

2. Puisque I'«étre social » est instable, I'universel est pour ainsi
dire le lieu du dialogue des particuliers.

5. Maurice Merleau-Ponty, « De Mauss a Claude Lévi-Strauss », Signes, 193.
410



La philosophie politique :
universel réitératif et universel impur

Nous nous intéresserons ici aux philosophes américain Michaél
Wazler et francais Etienne Balibar. Le premier a forgé le concept
d’«universel  réitératif» tandis que le second parle
d’«universel impur ». Leurs travaux portent pour la plupart sur
des thématiques propres a la philosophie politique. Pour le
philosophe étatsunien Charles Larmore, cette discipline peut se
définir « comme une partie de la philosophie morale, dont la visée
est de faire ressortir les principes de la société idéale »°. Comme
nous le verrons, cest dans cette ligne programmatique que se
situent nos deux auteurs.

Chez M. Wazler, la recherche de cette société idéale est thématisée
a travers le concept d’«universel réitératif». Tres proche de
I'universel latéral merleau-pontien, cette notion s’oppose au
dualisme frontal qui caractérise les discussions autour de
I'universalisme et du particularisme. Ainsi, dans un célebre article
intitulé «les deux universalismes »’, 'auteur prend une position
qui échappe aux oppositions classiques. Il suggere « qu’il existe un
autre universalisme, d'une variété non reconnue, qui circonscrit et
peut-étre méme aide a comprendre l'appel au particularisme
moral »®, laissant suggérer que la formulation dun concept
d’universel réitératif est un plaidoyer en faveur du particularisme,
sans que ce dernier soit un exclusivisme. Pour défendre sa
position, Wazler considere un exemple de particularisme, le
judaisme, qui selon lui a donné lieu a deux universalismes :
I'universalisme de surplomb relayé par le christianisme et
Y

I'universalisme réitératif qui considere que les bienfaits du Dieu
d’Israél se répetent dans les histoires des autres peuples.

6. Charles Larmore, Brown University, «Qu'est-ce que la philosophie
politique ? Actes du colloque étudiant de philosophie pratique. Normes,
action et institutions », 13. Revue Phares [en ligne], consulté le 07/10/2022
https://revuephares.com/wp-content/uploads/2013/09/Phares-X-02-
Charles-Larmore.pdf.

7. Michael Wazler, «Les deux universalismes », Esprit, 187, décembre 1992,
114-133.

8. Michael Wazler, « Les deux universalismes », 114.

411



Pour mieux comprendre cette approche, il n'est pas inutile de
s’arréter sur le premier universel dont traite Wazler, c’est-a-dire
I'universel de surplomb. Selon l'auteur, cette notion affirme le
«triomphe de la singularité religieuse et morale »°. Le judaisme
comme le christianisme en sont les vecteurs historiques. En
partant du texte biblique, 'auteur montre que ces deux religions
monothéistes défendent I'unicité de Dieu de fagon surplombante.
La vérité dont se réclament ces religions s'impose a tous. Ainsi, la
proposition «le Christ est mort pour nos péchés peut étre adressée
a n'importe qui, n"importe o, et sera toujours vraie ». Il n’est donc
pas étonnant, selon Wazler, que cet universalisme ait inspiré
I'ceuvre civilisatrice des puissances occidentales. Ceci dit,
I'universel de surplomb suppose un centre qui s’observe dans ce
qu’il convient d’appeler « un schéma commun aux universalismes
de surplomb ». Selon ce schéma :

Les serviteurs de Dieu se tiennent au centre de I'histoire et forment
le courant central, tandis que les histoires des autres sont autant de
chroniques de l'ignorance et des conflits dépourvus de sens. En un
sens, ils n‘ont pas d’histoire — comme dans la conception
hégéliano-marxiste — puisque rien de significatif dans 1'histoire
du monde ne leur est arrivé. Rien de significatif dans I'histoire du
monde ne leur arrivera jamais sauf dans la mesure ou ils
s’approchent et se mélent au courant dominant!®.

Les arguments en faveur de I'universel de surplomb trouvent ici
leur justification a partir d'un double point de vue. L'un concerne
la responsabilit¢ des «serviteurs de Dieu» qui occupent une
position centrale. Chez le prophete Isaie, par exemple, rappelle
Wazler, Israél est considéré comme la «lumiére des nations»
(Is 49, 6 et 42, 6). Le second, quant a lui, considere que I'histoire
d’Israél a un sens que toute 'humanité doit suivre sans exception.
Autrement dit, I'universel de surplomb est un hégémonisme qui,
en niant le particulier, ignore qu’il est lui-méme un certain
particulier qui, a un moment de I'histoire, a pris le dessus sur les
autres.

9. Michael Wazler, «Les deux universalismes », 116.
10. Michael Wazler, « Les deux universalismes », 116.

412



Apres avoir ainsi présenté dans une perspective critique ce
premier universalisme, M. Wazler expose son concept
d’universalisme « réitératif». A partir d'un extrait du prophete
Amos, il montre que le Dieu d'Israél réitere de fagon différente son
action salutaire chez les autres peuples: « Enfants d’'Israél, vous
étes & moi, mais les enfants des Ethiopiens ne m’appartiennent-ils
pas aussi? Jai tiré Israél d’Egypte. Mais n’aije pas tiré aussi les
Philistins de la Cappadoce et les Syriens de Cyrene »?'! D’apres
cet extrait, I'action de Dieu transcende les frontieres d’Israél. Elle
est «réitérée» chez d’autres peuples, que le Dieu d'Israél
considere aussi comme siens. Ce qui apparait ainsi universel c’est,
d’une part, la certitude que l'expérience humaine est diverse, et
que l'action divine se fait selon des modalités propres a chaque
situation historique particuliere, d"autre part.

L'universel réitératif se distingue ainsi de 1'universel de surplomb
par «son attention au particularisme et au pluralisme. Nous
n’avons aucune raison de penser que 'exode des Philistins et des
Syriens est identique a celui d’Israél, ou qu’il s'achéve en une
méme alliance, ou méme que les lois des trois peuples sont ou
doivent étre les mémes »'2. La distinction est ici clairement
marquée. A la différence du surplomb qui suppose un point de
départ unique qui essaime partout ou il y a une altérité différente
culturellement ou historiquement, la réitération suppose que
I'histoire de l'’humanité est tissée de particularismes qui en
constituent la toile de fond.

Cela signifie que si une certaine vision du monde doit en inspirer
une autre, cela se ferait par le moyen d'une réception propre,
créative et inventive. Wazler le résume en des termes clairs
lorsqu’il soutient que «l'universalisme de réitération dérive en
partie d'une certaine conception de ce que signifie avoir une
histoire a soi »'3. Cette proposition décisive a comme enjeu relatif a
I'universel réitératif, la tolérance en tant que facteur essentiel de
paix. Ce qui est favorable a la construction d'un monde ou les
différences sont assumées et respectées.

11. Amos9, 7 cité par Maurice Wazler, « Les deux universalismes », 117.
12. Maurice Wazler, « Les deux universalismes », 118.
13 Maurice Wazler, « Les deux universalismes », 119.

413



Les développements précédents montrent ainsi que le concept
d’universel, en plus d’étre suspect, n'est pas fixe et convoque
toujours a une discussion qui requiert nécessairement que soient
prises en compte les conditions d'un dialogue fructueux. Une de
ces conditions serait certainement de sortir d'une conception
«pure»' de I'universel. C'est vers cette voie que le philosophe
Etienne Balibar oriente son approche de la problématique de
I'universalisme.

Dans une série d’essais et conférences rassemblés sous le titre Des
universels, il introduit son propos en relevant que l'universel est
une notion équivoque. Il ajoute que cette notion qui est
aujourd’hui chaudement disputée ne saurait étre univoque, elle
doit étre pluralisée, ou plutot différenciée pour deux raisons dont
I'ensemble fait une dialectique sans fin préétablie: d'une part,
toute énonciation de l'universel (par exemple, les «droits de
I'homme ») est située dans un cadre géographique et historique
(qu’on peut appeler civilisation) qui 'affecte dans sa forme et son
contenu ; d’autre part, 'énonciation de I'universel n’est pas tant un
facteur d’unification des étres humains que de conflit entre eux et
avec eux-mémes. Disons qu’elle unit en divisant'®.

Dans cet extrait, I'auteur releve tout d’abord I'équivocité de la
notion d’'universel et la dispute qu’elle suscite conséquemment.
Or, si telle est la condition de I'universel, Balibar estime qu’elle
doit étre affranchie des totalitarismes et « étre pluralisée ». Des lors,
I'universel serait enclin a ce qu'on pourrait appeler, en termes
nietzschéens, une «généalogie», pour dire que nos concepts, y
compris donc, I'universel, ne sont pas des réalités anhistoriques,
mais émergent dans des contextes qu’il faut établir pour en avoir
une juste conception, une conception humaine. Ainsi, pour
justifier la nécessité d"une approche de I'universel au pluriel ou en
termes de différence, notre auteur parle de «dialectique sans
fin préétablie ».

14. Sur cette fagon de qualifier le propos de Balibar, nous suivons la lecture
de Patrick Maniglier, «Luniversel contrarié» Etienne Balibar, Des
universels. Essais et conférences, Paris, Galilée, 2016; Critique, n° 833,
Octobre 2016, 772-788.

15. Etienne Balibar, Des universels. Essais et conférences, 9.

414



Cette proposition qui sonne comme une mise en garde contre
toute téléologie de l'universel a pour role de rappeler que la
contingence historique est toujours au cceur de toute formulation
de I'universel.

L’orientation marxienne de Balibar se traduit ici en ce que l'auteur
porte une certaine attention aux conditions historiques de la
formulation de I'universel. Cet intérét sert a la compréhension des
causes de « conflits » et d’« unification ». C’est d’ailleurs pourquoi,
parlant des «droits de I'homme », il évoque aussi la géographie,
I'histoire et la civilisation. L’équivocité de l'universel tiendrait
donc a 'ambiguité de ses effets: il «unit en divisant». Au lieu
donc de postuler une these a travers le titre « Des universels »,
I'auteur dit au contraire poser une question'. Y a-t-il un ou des
universels ? Pour Balibar, il n'y a pas d’ambiguité. Il y en a
nécessairement plusieurs, qui eux-mémes s’entendent en plusieurs
sens, C'est-a-dire se divisent, et dont la série n’est pas achevée,
parce que nous-mémes sommes des «universels», a chaque fois
singuliers dans le rapport par définition malaisé que nous
entretenons avec les formes, les institutions, les discours et les
pratiques qui nous inscrivent sur la frontiere des communautés
dont nous recevons nos mots et nos places'”.

Ce que nous pouvons retenir ici, C'est I'idée que les polémiques
autour de l'universel se fondent sur une difficulté structurelle : il
est difficile de s’accorder sur un sens de l'universel. Est-ce pour
dire que dans son principe méme, I'énonciation de 1'universel est
toujours déja problématique? Pourquoi l'auteur parle-t-il en
termes de nécessité ? A notre avis, ces questions permettent de
comprendre pourquoi l'universel balibarien est qualifié
d’«universel impur». Pour tenter d’y répondre, il faut tout
d’abord remarquer que le discours du philosophe frangais insiste
sur le fait que l'universel est un concept construit qui se
transforme et se refonde en permanence's. C'est pourquoi il est
aussi le «lieu de la lutte contre la violence structurelle et la

16. Etienne Balibar, Des universels. Essais et conférences, 11.
17. Etienne Balibar, Des universels. Essais et conférences.
18. Etienne Balibar, Des universels. Essais et conférences, 13.

415



violence qu’elle induit »*°. Des lors, le travail de Balibar porte une
attention particuliere aux formes dans lesquelles 1'universel se
décline.

L’enjeu d’une telle attention tiendrait a deux faits. Selon Patrick
Maniglier, il existe tout d’abord chez Balibar «la conscience de
I'impossibilité de séparer I'universel du singulier d"'une maniere
simple». Ensuite, a la différence des autres auteurs, Balibar
«refuse a la philosophie le pouvoir de conclure »2. Car il ne s’agit
pas de choisir un camp, celui de I'universel ou celui du particulier.
Il est plutot question chez Balibar d’inviter les contemporains a la
méditation des questions suivantes chaque fois que I'universel est
en discussion: «quel universalisme proposez-vous? Comment
comptez-vous faire ? Quelle phrase nous donnez-vous»? Il y a la
une these forte selon laquelle 'universel nous pose toujours une
question ontologique, une question méthodologique et une
question de traduction. L’'universel balibarien est donc un
«universel impur » parce qu’il refuse I'hégémonie, n’affirme rien
d’anhistorique, mais livre 1'universel aux mains des hommes.
Cest au coeur de l'histoire de ces derniers que se traduit
I'universel soit en surplomb, soit en un millefeuille de concepts
véhicules d'une relation respectueuse de lalter ego dans sa
particularité.

Les études postcoloniales :
un universalisme de la traduction

Si donc I'histoire est le lieu de la traduction de l'universel, les
«études postcoloniales » sont un des lieux ou la traduction prend
toute son importance. Parmi les figures représentatives du
postcolonialisme, on compte le philosophe sénégalais Souleymane
Bachir Diagne?!. Avant d’exposer sa notion d’«universel de la

19. Etienne Balibar, Des universels. Essais et conférences, 18.

20. Patrick Maniglier, «Luniversel contrarié» Etienne Balibar, Des
universels. Essais et conférences; Critique, n° 833, Octobre 2016, 778-779.

21. Nous suivons ici Souleymane Bachir Diagne, Jean-Loup Amselle, En
quéte d’Afrique (s). Universalisme et pensée décoloniale, Paris, Albin Michel,
2018.

416



traduction», rappelons brievement en quoi consiste le
postcolonialisme.

D’apres Anthony Mangeon??, le postcolonialisme est un courant
« théorique et critique ». Il s’agit, d'une part, selon notre auteur, de
comprendre comment l'expansion coloniale porte «un discours
sur I'autre qui I'’a rapidement enfermé dans une différence radicale
avec le monde occidental ». D’autre part, et comme dans un geste
retour, il est question de voir « comment cet autre a répondu aux
Occidentaux, dans les langues et les genres discursifs (littérature,
histoire, philosophie...) que ce dernier lui avait imposés, pour
élaborer a rebours une image critique du monde européen »*.

A travers le concept d'un «universel de la traduction », c’est donc
la conception européo-centrée de l'universel que veut critiquer
Souleymane Bachir Diagne,, L’auteur dénonce lui aussi
I'universalisme de surplomb ou hégémonique pour son
«identification abusive » de l'universel avec 'Europe. Il exploite
ainsi le concept merleau-pontien d'universel latéral qu’il qualifie
de postcolonial et qui «ne peut advenir que dans 1'horizontalité
des relations entre les cultures et les langues »?**. L'enjeu de la
traduction serait donc de garantir le dialogue entre les langues et
les cultures. Autrement dit, a la suite de Balibar, la traduction
serait un vecteur de latéralité (de traduction généralisée) si, et
seulement si, les cultures et les langues ne fonctionnent pas
comme des monades, la singularité des individus étant respectée,
I'incompréhension ou le différend rendus envisageables?.
D’ailleurs Jean-Loup Amselle dans un échange épistolaire avec le
philosophe sénégalais rappelle tres justement que la traduction
n’est possible que dans un monde décentralisé, c’est-a-dire ou
l'altérité est respectée.

22. Ces définitions viennent de sa préface a I'ceuvre de Souleymane Bachir
Diagne, Jean-Loup Amselle, citée dans la note précédente.

23. Souleymane Bachir Diagne, Jean-Loup Amselle, En quéte d’Afrique (s).
Universalisme et pensée décoloniale, 10. .

24. Souleymane Bachir Diagne, «Penser I'universel avec Etienne Balibar »
[en ligne] www.cairn.info/revue-raison-publiquel-2014-page-15-htm,
19. (consulté, le 10 octobre 2022). .

25. Souleymane Bachir Diagne, « Penser I'universel avec Etienne Balibar »,
20.

417


http://www.cairn.info/revue-raison-publique1-2014-page-15-htm

Sur la base de ce respect, I'universalisme de la traduction sattache
au fait qu'il y a du génie dans toutes les cultures. Des lors, le
postulat colonial selon lequel «la langue impériale s'impose
comme l'incarnation de la Raison et les parlers indigenes définis
de fagon négative »** tombe en désuétude. Ce que Bachir Diagne
propose avec l'universel de la traduction, c’est l'idée que la
traduction est le lieu de l'intersubjectivité. Elle est «la langue des
langues » (Ngugi wa Thiong’o).

Mettre en dialogue nos différences

Au ceeur de la philosophie contemporaine, la question du rapport
entre I'universel et le particulier porte en soi celle du rapport avec
une altérité reconnue comme alfer ego. Selon les différents
philosophes étudiés, une constante émerge. Les philosophies
contemporaines de l'universel sont moins dogmatiques que
critiques. Toute prétention a un universel de surplomb s’avere
ainsi suspecte. L'universel est «vraiment universel» quand les
humains mettent en dialogue leurs différents systéemes de
référence et communiquent toujours mieux. Car I'universel, c’est
la perle rare que la communauté des particuliers doit rechercher
pour sa survie.

Notre monde globalisé n’étant pas une somme d’insularités, il
conviendrait de distinguer entre une exposition unilatérale de
I'universel et une visée réciproque de ce dernier. Il y a des valeurs
partagées et l'universel fait sens quand il se rappelle étre un
particulier autour duquel se rassemble la communauté des
humains.

Landry N'nang Ekomie

26. Souleymane Bachir Diagne, Jean-Loup Amselle, En quéte d’Afrique (s).
Universalisme et pensée décoloniale, 69.

418



Paul universaliste. Quel universel ?
(Ga 3, 28)

Lucien Legrand

Prétre des Missions étrangéres de Paris (MEP), Lucien Legrand est
Professeur Emeritus a St Peter’s Pontifical Institute, Bangalore (India).
Spécialiste de saint Paul, il s’investit beaucoup dans Pétude de la mission dans
la Bible, particuliérement dans le Nouveau Testament.

homme libre, il n'y a ni homme ni femme, car tous vous ne

faites qu'un dans le Christ Jésus». Cette déclaration a
I'emporte-piece de l'apdtre en Gal3,28 résonne comme
I'intonation d"une Internationale chrétienne. Elle semble proclamer
un universalisme qui gomme toute distinction et toute identité
nationale, sociale ou genrée.

P our Paul, «Il n'y a ni Juif ni Grec, il n'y a ni esclave ni

Ce langage était dans I'air du temps. Il était porté particulierement
par le stoicisme, philosophie a la mode au début de I'ere
chrétienne, relayé par les rhéteurs qui gagnaient leur vie en
popularisant une idéologie généreuse universaliste. Un texte de
Séneque!, contemporain de Jésus et de Paul, résume cet idéal :

Il existe un plan de république [...] qui remonte a Zénon,
fondateur de I’Ecole stoicienne. Cette organisation tend a un seul
but capital [...] I veut que nous regardions tous les hommes
comme autant de concitoyens et de membres d'un méme état;
qu’il n’y ait qu'un méme genre de vie, qu'un méme ordre [...] Un

1. Lucius Annaeus Seneca, né a Cordoue vers le début de I'ére chrétienne,
mort en 65.

419



tel plan, sous la plume de Zénon, est un réve, une utopie [...] Mais
Alexandre adjoint l'application a la théorie. Il n’a pas voulu, bien
qu’Aristote le lui conseillat, traiter les Grecs en rois, les Barbares en
despotes [...] II crut qu’il était envoyé de Dieu avec la mission
d’organiser tout, de concilier tout dans I'univers. [...] Il semblait
que dans une méme coupe amicale il voullit confondre les
existences, les moeurs, les mariages, les maniéres de vivre. Son mot
d’ordre était que tous regardassent I'univers entier comme une
patrie [...] Les Grecs et les Barbares ne durent plus étre désormais
distingués les uns des autres par la chlamyde, le bouclier, le
cimeterre [...] Une communauté parfaite était adoptée pour les
vétements, pour la table, pour les mariages, pour la maniére de
vivre2,

Universalisme théorique de Zénon, mise en ceuvre par Alexandre.
Universalisme intégral nivelant toute spécificité identitaire,
I'habillement, I'armement, les moeurs et la maniere de vivre. Les
campagnes-éclairs d’Alexandre réaliserent cette utopie dans une
certaine mesure avec l'avenement de I'hellénisme. Mais les
spécificités continuerent a s’affronter et, dans leurs guerres de
succession, les Diadoques d’Alexandre furent loin de se mettre a
boire « dans la méme coupe amicale ».

Qu’en est-il de Paul ? Ne faisait-il qu’emboiter le pas a l'idéalisme
de Zénon et des Stoiciens ? Est-ce que sa déclaration aux Galates
signifie qu’il pensait lui aussi a une «communauté parfaite»
supprimant les différences ethniques, sociales et genrées? Paul
était-il le réveur utopique qui niait toute identité? Il faut y
regarder de plus pres.

Contexte et Structure

Il faut d’abord situer ce texte. Le contexte général en est la teneur
de la lettre aux Galates. Une communauté d’origine paienne
amenée par Paul a la foi s’est laissé séduire par des chrétiens issus
du judaisme, qui leur ont donné a croire que la circoncision et
I'observation de la Torah étaient requises pour appartenir au
Peuple de Dieu. Or Paul leur avait enseigné I'Evangile de la liberté

2. Séneque, De la fortune d’Alexandre 1, 6.
420



chrétienne : ce n'est pas la Loi qui sauve, mais «la foi de Jésus
Christ» (2, 16)>. Le retour a la Loi rétablit la division entre 1'Israél
selon la chair (6,12-13) et les autres croyants. Or, vous tous, vous
étes, par la foi, fils de Dieu en Jésus Christ. Oui, vous tous qui avez
été baptisés en Christ, vous avez revétu Christ.

Il n’y a plus ni Juif ni Grec; il n’y a plus ni esclave ni homme libre;
iln'y a plus 'homme et la femme;

car tous, vous n’étes qu'un en Jésus Christ. Et si vous appartenez
au Christ, c’est donc que vous étes la descendance d’Abraham;
selon la promesse, vous étes héritiers (Ga 3, 26-28).

Le baptéme qui unit au Christ (vv 26-27) et I'unité dans le Christ
(v 28b-29) encadrent la déclaration universaliste.

En fait, cette déclaration déborde de son cadre contextuel. La
logique de l'argument et de toute 1'épitre ne demandait de
souligner que la fusion des deux constituants du peuple chrétien.
La référence aux hommes libres et aux esclaves et encore moins a
I'homme et a la femme n’était pas appelée par la teneur du débat.
On peut remarquer d’ailleurs que les versets 27-28 portent les
marques d’une insertion.

Le verset 29 coulerait tres bien a la suite du v. 26 : « Vous étes tous
fils de Dieu, par la foi, dans le Christ Jésus... Mais si vous
appartenez au Christ, vous étes donc la descendance d”Abraham,
héritiers selon la promesse» (Ga 3, 26-29). C’est donc 1'opinion
d’un bon nombre de commentateurs que la séquence des vv 27-28
représente une catéchese baptismale antérieure a la composition
de la lettre et que celle-ci ne fait que rappeler.

Quoi qu’il en soit, 'universalisme du texte n’est pas fondé sur une
base philosophique telle que 'unité de nature, commune a tout le
genre humain. Cest l'expression de la grace jaillissant de
I'expérience du baptéme qui, par I'Esprit, fait entrer dans la
communauté de la Nouvelle Alliance.

3. Cen’est pas ici le lieu d’entrer dans le débat sur ce que signifie «la foi de
Jésus-Christ » : foi en Jésus Christ ou foi de Jésus-Christ, I'obéissance du
Christ au Pere, obéissance qui rendit juste la multitude (Rm 5, 19). Voir la
note de la TOB.

421



Quelques précisions

Il convient maintenant de préciser le sens des termes-clés qui
commandent la compréhension du texte. «Il n’y a plus (ouk eni) »,
dit I'Apdtre. La déclaration est au présent et toute la péricope
restera au présent et se conclura au présent : « vous étes un dans le
Christ ». Comme le souligne Betz, «il est significatif que Paul ne
fait pas ces déclarations comme des idées utopiques ou des
exigences éthiques, mais comme des faits réalisés »*. La pensée de
Paul ne suit pas une ligne philosophique qui partirait de la nature
humaine et il nen déduit pas une image idéalisée de ce que
devrait étre une structure sociale parfaite. Il décrit les changements
qui, de fait, s'établissent dans les rapports mutuels dans la
communauté de ceux qui, « baptisés dans le Christ », sont devenus
«un dans le Christ ». Il ne fait pas un réve; il rappelle aux Galates
ce qui s'est passé parmi eux. Mais, comme insiste Betz, «la
question reste de ce qu’il faut entendre par ce présent : “vous étes”
[...] Quelle est la réalité de cette affirmation?»*> De quel déni
s’agit-il dans ce déni répété emphatiquement par trois fois ? Paul
nie-t-il l'existence méme de spécificités juive et grecque pour
ravaler la variété des cultures au plus petit dénominateur
commun ? Rejette-t-il I'institution de l'esclavage ? Envisage-t-il, a
la fagon des gnostiques, I'émergence de générations androgynes ?
Ou plutdt rejette-t-il le genre de relations existant entre les
différents groupes sociaux ? Se place-t-il dans une perspective
ontologique ou relationnelle ? Fait-il de la philosophie ou parle-t-il
en prophete ? Chaque binéme doit étre considéré séparément.

Ni Juifs ni Grecs

Pour ce qui est du bindme Juifs-Grecs, faut-il comprendre que
Paul voulait effacer toute distinction entre Juifs et les autres ? Cela
irait a l'encontre de tout ce que Paul dit et fit. Il traite
particulierement du statut relatif d'Israél et des Gentils en Rm 9-
11. Paul demeure viscéralement attaché a son peuple :

4. Hans Dieter Betz, Galatians. A Commentary, Hermeneia, Philadelphia,
Fortress Press, 1979, 189.
5. Hans Dieter Betz, Galatians.

422



Je dis la vérité dans le Christ, je ne mens point — ma conscience
m’en rend témoignage dans 1'Esprit saint —, j’éprouve une grande
tristesse et une douleur incessante en mon cceur. Car je
souhaiterais d’étre moi-méme anatheme, séparé du Christ, pour
mes fréres, ceux de ma race selon la chair, eux qui sont Israélites, a
qui appartiennent l'adoption filiale, la gloire, les alliances, la
législation, le culte, les promesses et aussi les patriarches, et de qui
le Christ est issu selon la chair, lequel est au-dessus de tout, Dieu
béni éternellement! Amen (Rm 9, 1-5).

Sa position est claire. Isra€l est et demeure le tronc; les Nations
sont des branches qui viennent s’y greffer (11, 16-18). Israél garde
le privilege d’étre les prémices : «ils sont, selon I'Election, chéris a
cause de leurs peres. Car les dons et 'appel de Dieu sont sans
repentance (Rm 11, 28-29). S'il est bien «I"apdtre des paiens », c'est
avec l'espoir d’exciter la jalousie de ceux de son sang et d’en
sauver quelques-uns (Rm 11, 14). Le but ultime de la stratégie
paulinienne est que ‘tout Israél soit sauvé, comme il est écrit : De
Sion viendra le Libérateur, il Otera les impiétés du milieu de Jacob
(Rm 11, 26). «Ni Juif ni Grec» ne signifie donc pas que l'identité
juive va se dissoudre. Ce n’est pas une formule qui serait basée sur
le principe d’égalité de la race humaine a partir d'une fabula rasa. 1l
n'y a pas de tabula rasa pour Israél. « La parole de Dieu n’a pas été
mise en échec ». Les promesses sont irréversibles (9, 6-13) méme si
elles ont été accomplies a la facon des «jugements insondables » et
des « voies impénétrables de Dieu » (Rm 11, 33).

Ni hommes libres ni esclaves

Pour ce qui est de I'antithese entre hommes libres et esclaves, Paul
parle d'une institution malheureusement tres répandue dans
I’ Antiquité et discutée par les philosophes. D'une part, la position
conservatrice était défendue par Aristote. Pour lui, parmi les étres
humains, « quand on est inférieur a ses semblables autant que le
corps l'est a I'ame et la brute a 'homme, [...] on est esclave par
nature » (Politique, 1254 b, 13); «Il est donc évident que certains
hommes sont par nature, les uns libres, les autres esclaves,
lI'esclavage étant pour ces derniers a la fois avantageux et juste »
(Politique 1255 a). Il reconnait cependant que «d’autres au
contraire prétendent que le pouvoir du maitre est contre nature »

423



(1253 b, 3). Et il ajoute: «on nierait difficilement que 1'opinion
contraire renferme aussi quelque vérité» (1255 a, 16). Avec le
stoicisme, au temps de Paul, cette opinion contraire devint
prédominante. Ainsi, entre autres, Séneque :

Tu diras: quoi? Ce ne sont que des esclaves? Mais ce sont des
étres humains. [...] Ce sont des esclaves, mais ce sont des amis
respectés. Ils sont nos compagnons [...] Dis-toi bien que cet étre
que tu appelles un esclave est issu de la méme souche que toi-
méme [...] Quant a moj, je les regarde en fonction non pas de leur
occupation, mais de leur moralités.

Mais ces belles déclarations n’avaient aucun effet pratique sur la
vie sociale. Comme solution concrete, les philosophes ne
pouvaient qu’intérioriser le réve de liberté. La vraie liberté est la
liberté intérieure. Ainsi 'homme libre peut étre esclave de ses
passions et 'esclave jouir intérieurement d’une liberté réelle. Cest
cette attitude que représenta Epictete, esclave lui-méme :

Un étre jouissant de cette paix qui a été proclamée non par César,
mais par Dieu par l'intermédiaire de son verbe, ne suffit-il pas a
lui-méme quand il est seul? Il regarde et pense en lui-méme :
«Maintenant aucun mal ne peut m’arriver; il n'y a plus pour moi
de brigand ni de tremblement de terre ; tout est plein de paix et de
tranquillité »”.

C’est dans la méme position que se trouvait Paul. Il ne pouvait
imaginer que les groupuscules chrétiens de Corinthe ou d’Epheése
puissent changer la société gréco-romaine. Il s’adressait a des
croyants qui lui posaient des questions pratiques et il s’efforcait de
donner une réponse pratique. Il eut deux fois I'occasion de le
faire®.

L’une se rapporte au probleme que lui posa le cas d’Onésime. Les
opinions sont partagées sur la nature exacte de ce cas’. L’opinion

6. Séneque, Lettrea Lucilius, 47.

7. Epictete, Entretiens, 1 13, 12-13.

8. Ons'en tiendra au corpus des lettres authentiques en omettant Col 3, 22-
41, Ep5,59, 1Tim6,1-2; Tt 2,9-13, textes généralement considérés
comme «deutéro-pauliniens », écrits dans la mouvance paulinienne sans
venir de sa propre main.

9. Ontrouvera un bon résumé des opinions dans Camille Focant, Les lettres
aux Philippiens et a Philémon, Paris, Cerf, 2015, 211-215.

424



dominante continue a voir, chez Onésime, un jeune esclave fugitif
que Paul rencontra en prison ou il «I'engendra» a la foi (v. 10).
Paul connaissait bien le maitre d’Onésime, Philémon, membre
important de la communauté de Colosses. Paul renvoie le jeune
converti a son maitre avec un mot de recommandation ou il invite
le maitre 1ésé a recevoir le fugitif «non plus comme un esclave,
mais comme bien mieux qu'un esclave : un frere bien-aimé. Il I'est
tellement pour moi, combien plus le sera-t-il pour toi, et en tant
quhomme et en tant que chrétien » (Phm 1, 16). Paul ne met pas
en cause l'institution de l'esclavage. Il invite a la transformer de
l'intérieur par la puissance de I'amour fraternel. La situation est la
méme que dans le cas d’Epictéte. On ne peut rien changer au
poids des institutions. Mais la motivation differe. Pour I'esclave
philosophe, la liberté intérieure va lisoler dans l’atmosphere
raréfiée d’un héroisme élitiste. Pour Paul, il faut entourer l'esclave
d’un climat d’amour : «C’est au nom de I'amour que je t'adresse
cette requéte » (v 9) et 'amour pose au gros propriétaire terrien le
défi d'une conversion radicale dans ses rapports avec ce qu’il
considérait comme son cheptel humain.

L’autre référence a l'esclavage en 1Co7, 21 se situe dans un
contexte qui invite chacun a « continuer a vivre dans la condition
ou l'a trouvé l'appel du Seigneur » (7, 20. 24). La formulation est
ambigué. « Etais-tu esclave quand tu as été appelé ? Ne t'en soucie
pas; mais si tu peux devenir libre mallon Chrésai ». Littéralement
les mots grecs signifient : «fais-en plutot 1'usage » ce qui peut se
comprendre de deux fagons opposées. Soit, « profite de I'occasion
qui t'est offerte de te libérer » ; soit, au contraire, comme le traduit
la TOB, «au contraire, alors méme que tu pourrais te libérer, mets
plutdt a profit ta condition d’esclave »'°. On aimerait pouvoir opter
pour la premiere interprétation et voir en Paul un pionnier de
I'anti-esclavagisme. Mais le contexte et la tournure de la phrase
favorisent I'autre traduction : « tout en acceptant la situation ou tu
te trouves, tache d’en tirer le meilleur parti». C'est une réponse
assez semblable a celle d’Epictéte, une invitation a intérioriser la

10. De méme la BJ et le Nouveau Segond. Mais I'ancien Segond avait : «si tu
peux devenir libre, profites-en plutot » ainsi dit aussi la Bible en Frangais
courant «Si une occasion se présente pour toi de devenir libre, profites-
en» (1 Co7,21).

425



liberté. Mais la motivation differe. Pour le stoicien, il s’agit de se
dominer par un détachement draconien qui isole le philosophe
dans I'atmosphere raréfiée d'un héroisme élitiste. Pour Paul, la
liberté se réalise dans un acte d’oblation, pour «appartenir au
Christ» (Ga 3, 29) et se mettre, « par I'amour, au service les uns
des autres. Car la loi tout entiere trouve son accomplissement en
cette unique parole : tu aimeras ton prochain comme toi-méme »
(Ga 5, 13-14). Ainsi se trouve renversée la relation de domination :
I'esclave est un «affranchi du Seigneur» et 'homme libre est
«esclave du Christ» (1 Co 7, 22).

Quoiqu’il en soit de l'interprétation que 'on peut donner a ces
deux textes, on notera qu’ils sont proportionnellement bien rares
dans I'ensemble de la correspondance paulinienne. A la question
de I'esclavage, I’Apdtre n'a pas consacré la réflexion élaborée qu’il
développe de fagon récurrente sur les rapports entre Juifs et
paiens. Il parle rarement de cette question et d"une fagon ambigué,
ouverte a des interprétations opposées. S'il avait fait campagne
contre l'esclavage, il I'aurait fait de fagon plus nette a 'aide de ces
formules typées dont il avait le secret. Quand il dit : «ni esclave, ni
homme libre », Paul ne s’en prend pas a l'institution. Pas plus
qu’Epictete, il ne pouvait d’ailleurs rien y faire. Il transcende la
situation en la situant «dans le Christ». Il ne vise pas a niveler
I'ordre social en effacant sa complexité. « Dans le Christ », I'esclave
est libre et 'homme libre est invité a s’affranchir de ses esclavages
fonciers. Cette perspective ne manque pas d’incidences sociales
qui se dégageront au cours de l'histoire. Mais ce serait un
anachronisme que de demander a I’Apdtre de percevoir tous les
bouleversements socio-€conomiques des ages a venir.

Ni homme ni femme

Pour le bindme «male-femelle», le rythme binaire est altéré de
deux fagons. D’abord, le couple n’est plus qualifié, comme dans
les antitheses antérieures, par le genre masculin, mais par le genre
neutre. Ce n’est pas homme/femme, mais male/femelle. De plus,
les deux bindmes précédents étaient reliés par la conjonction «ni»
(oude). Le bindme «male/femelle » I'est par la conjonction «et»

N

(kai). Ce n’est pas «ni male ni femelle », mais « male et femelle ». A

426



quoi Paul pensait-il et pourquoi ce double changement de
construction quand il en vient a mettre en question l'altérité
«male/femelle » ?

On a évoqué l'influence du stoicisme pour lequel femmes et
hommes partagent la méme nature!!. On a aussi vouloir y voir un
écho du mythe gnostique de 'androgyne : 'humanité primordiale
aurait été bisexuée et serait appelée a recouvrer cette forme'2. Mais
I’Apotre n’est pas un philosophe qui spécule sur la nature
humaine ni un gnostique avant I'heure’®. C’est un bon juif, de
formation rabbinique, familier avec les Ecritures. La formule
«male et femelle » avec ses deux termes au neutre et reliés par un
«et», vient directement de Gn1,27: «male et femelle il les
créa»4. De la méme maniére, en Mt 19, 4 et Mc 10, 6, Jésus avait
cité ce texte pour démontrer la supériorité de la loi de Création sur
la loi de Moise. Paul, comme Jésus, s’en rapporte a l'ordre de la
Création : l'altérité des sexes appartient a I'ordre fondamental
établi par le Créateur : tout ce que Dieu avait fait était « tres bon »
(Gn 1, 31). Paul s’en tient a ce que dit I'Ecriture : celle-ci disait déja
que les sexes n’étaient pas antithétiques, mais qu’ils étaient plutot
I'expression d'une harmonie divine, 1'ceuvre «tres bonne» du
Créateur, une réflexion de «I'image de Dieu » (Gn 1, 26-27). Il n’est
plus question d’opposition, mais de relation. Paul, comme Jésus,
n’oppose pas les genres, mais les voit dans leur complémentarité
mutuelle.

11. Municius Rufus, «Les femmes comme les hommes ont recu des dieux le
don de la raison » Stoic Fragments, 111, 25.

12. On retrouve cette conception dans I'Evangile de Thomas, 22 : «Quand
vous ferez male et femelle une unité, de sorte que le male ne soit plus
male ni femelle, [...] vous entrerez dans le royaume ». La these gnostique
est développée dans Hans Dieter Betz, Galatians, 196-198.

13. «Les paralleles allégués a propos du deuxieme slogan sont discutables
dans le cas du troisieme, pour lequel l'influence gnostique du premier
homme androgyne et de ses conséquences chez les croyants parait bien
lointaine et semble méme n'étre présumée quau prix dun
anachronisme » (Simon Légasse, L'Epitre de Paul aux Galates, Paris, Cerf,
2000, 282).

14. Traduction de la TOB, Nouveau Segond, Pléiade. La Bible de Jérusalem
traduit plus pudiquement, mais moins fidelement, «homme et femme il
les créa».

427



Mais, a la différence de Jésus, Paul entend dépasser 1'ordre de la
Création. Par-dela la loi de Moise, Jésus revenait a la loi originelle
de la Création. Pour Paul, a la lumiére de la Résurrection, cet ordre
de la Création sera transcendé dans la «nouvelle création»
(Ga6,15; cf. 2Co 5, 17). Transcender ne veut pas dire confondre.
Il ne pense pas a une abolition des distinctions de sexe. Le chapitre
entier de 1Co7 montre combien il prend au sérieux cette
distinction et il entre en détail dans les problemes sexuels qui se
posent dans la vie selon «I"Esprit de Dieu » (1 Co 7, 40). Paul n’est
pas gnostique. Ce n’est pas 'androgynie qu’il a en téte, mais les
dons variés de I'Esprit (1 Co7,7; cf. 12, 4-130). Il ne pense pas a
des mutations ontologico-physiologiques mais a la puissance
transfigurante de I'amour (1 Co 13).

Pour ce qui est des genres, il n'y aura donc pas de «ni, ni», mais
«et». Ce n'est pas 'identité qui est mise en cause, mais la relation.
L’identité demeure, «image de Dieu». Mais la relation selon la
chair doit céder la place a I'union selon I'Esprit, dans la filiation
commune des enfants du Pere (Ga4,4), la vraie famille
d’Abraham selon I'Esprit (Ga 4, 21-31).

C’est ce que résume bien la conclusion du passage : «tous, vous
n‘étes quun en Jésus Christ» (Ga3,28). La traduction est
ambigué®. De quelle unité s’agit-il? Le texte grec original leve
I'ambiguité : « un» est au masculin et non pas au neutre. Le neutre
suggererait une unité abstraite, un principe général d’identité. Le
masculin se rapporte a une personne. On peut penser que cette
personne est celle du Christ comme en 1Co12,12: dans leur
diversité, les membres forment un seul corps, qui est le corps du
Christ'®.

15. La traduction de la Bible de Jérusalem I'est encore plus : «vous tous vous
ne faites qu'un dans le Christ Jésus ». Elle donnerait a penser qu'il s’agit
d’une unité abstraite.

16. «Apres «vous tous », on attendrait en, un neutre; or on a un masculin, eis
indique une personne. L'unité se réalise en Christ Jésus. Paul attribue au
bapteme en Christ I'unité qu'il affirme conférée par I'eucharistie », Jean-
Pierre Lémonon, L'épitre aux Galates, Paris, Cerf, 2008, 139.

428



Meéme si I'on hésite a percevoir une référence directe a la personne
du Christ’, on retrouvera au moins dans cette unité personnifiée
impliquée dans le «un» au masculin, I'unité interpersonnelle de
communion intime, de 'ordre du mystere, dont I'union conjugale
est I'image en Ep5,31-32. En toute hypothese, ce «un» au
masculin signifie que la pensée de Paul se meut dans le champ,
non pas des principes abstraits qui définissent la nature humaine,
mais des relations interpersonnelles d"un corps uni dans le Christ.

Un universalisme de communion

L'universalisme paulinien n’est donc pas universalisme de fusion,
mais de communion. A la différence du stoicisme, Paul ne suit pas
une idéologie universaliste qui nivelerait la complexité ethnique,
sociale ou genrée de I'existence humaine.

Le propos de Paul n’est pas de supprimer toutes les distinctions.
Les Juifs restaient des Juifs (2, 15); les esclaves chrétiens ne
cesserent pas d’étre esclaves (1 Co7, 21; Col 3, 22). C'est plutot
que ces distinctions ont été relativisées (cf. Ga5,6; 1Co7, 22;
Phm 16). On considérait ces distinctions, basées sur des différences
de race, de niveau social, de genre, comme principes de valeur et
de statut privilégié. Devant Dieu, elles ont désormais perdu cette
signification'®.

L’ Apodtre se situe dans le cadre d'une communauté ou la diversité
ne soit pas facteur d’hostilité, mais soit plutét assumée dans la
création nouvelle fondée dans I'amour qui unit, dans le Christ, les
enfants du méme «Pere et Seigneur de Notre Seigneur Jésus
Christ» (2 Co 1, 2).

«Sans aucun doute, la déclaration de Paul a des implications
sociales et politiques, voire une dimension révolutionnaire »'°.
Paul lui-méme développa peu ces implications. Avec le recul du
temps, Luc put le faire davantage. En Ac 15, 20-21.28-29, il proposa

17. Ainsi Simon Légasse, Galates, 285.
18. James D.G. Dunn, The Epistle to the Galatians, Londres, Black, 1993, 206.
19. Hans Dieter Betz, Galatians, 190.

429



un modus vivendi qui permette la commensalité et le mariage mixte
entre chrétiens d’origine juive et paienne. Il montra, dans la
communauté primitive de Jérusalem, 'exemple d"'une communion
socio-économique intégrale (Ac 2, 44-45; 4, 34-37). L’Evangﬂe de
I'Enfance ainsi que les récits de la Passion et de la Résurrection
présentent Marie, Elisabeth, Anne et « les femmes qui avaient suivi
[Jésus] depuis la Galilée» comme le cceur et le modele de la
communauté croyante.

Cette communion respecte cependant les identités. Athenes n’est
pas dépossédée du prestige de sa culture (Ac17,22.26). Les
femmes gardent leur diakonie spécifique (Lc 8, 3)%, et il n’est pas dit
que Zachée dut renoncer a son poste de percepteur (Lc 19, 1-10).

Depuis, dans la ligne de Paul et de Luc, 'Eglise s’efforce de faire
pénétrer dans la complexité des identités multiples la radicalité de
I'union dans le Christ. La tache est loin d’étre accomplie. Le sera-t-
elle jamais ?

Lucien Legrand

20. Ce «service» ne les confinait pas a la cuisine. Gérer la «maison» était
une fonction de direction dans le cadre des «églises domestiques ».
Surtout elles furent les témoins primordiaux du Resuscité. Cf. Virginia
Rajakumari, Women as eyewitnesses to the Christian Kerygma, Bangalore,
Kristu Jyoti Publications, 2017.

430



Le salut comme dia-logue

Thierry-Marie Courau,

Frere Dominicain, Ingénieur et docteur en Théologie, Thierry-Marie Courau
est spécialiste du bouddhisme. Il a enseigné a la Faculté de Théologie de
Plnstitut Catholique de Paris (Theologicum). Il a été Directeur de Plnstitut
Supérieur des Sciences et de Théologie des Religions (ISTR), puis Doyen du
Théologicum.

n christianisme, et bien que ceci puisse paraitre paradoxal,

identité et universalisme ne s'opposent pas, mais

fonctionnent ensemble. Ils ne sont pas des instruments qui
auraient pour objectif de rendre le monde uniforme et homogene,
mais des opérateurs de désaturation de l'humanité qui la
«maintiennent en quéte ».

La compréhension chrétienne de I'humain et celle de Dieu y sont
inséparables 1'une de l'autre. Elles sont en méme temps des
chemins jamais achevés. La premiere renvoie a lidentité de
chaque étre humain reconnu dans son unicité, la seconde a
I'universel d'un Dieu qui, s’il existe, ne peut étre en rapport
qu’avec chacun et avec tous.

Le christianisme ne devrait pas avoir d’autre prétention que de
transmettre au monde le dévoilement de la finalité de I’'homme
qui doit pouvoir tenir par elle-méme dans l'’hypothese dune
absence d'une foi en Dieu, et les moyens qui lui sont donnés pour
y correspondre. Ceci doit se faire a partir de l'expérience
relationnelle vécue de communion qu’il ne cesse de recevoir des
communautés qui le constituent depuis des millénaires.

431



Cette révélation de Dieu et de I'humain au sein de leur relation
trouve dans le peuple d’'Israél et son histoire la racine a partir de
laquelle elle se déploie et se réalise pleinement en la personne de
Jésus le Christ, a partir de qui il devient possible de comprendre
les jeux du monde et leur résolution ultime attendue.

Cette prétention chrétienne ne saurait étre un instrument
d’exclusion ou d’absorption d’autrui, mais bien au contraire un
service de promotion de sa liberté dans sa singularité, confiant
dans la capacité de celui-ci a correspondre a sa finalité derniere et
a s’y plaire. Cette confiance fonciere et inaltérable que 'humain
peut trouver et accéder a son véritable bien lui vient de la propre
expérience de Dieu en Jésus-Christ que font les Eglises comme
communauté chrétienne sauvée, réconciliée, de personnes libres.
Elle est ce qui fait I'universalisme chrétien.

Le chrétien regoit ainsi son identité non pas d'une figure ou d'une
fagon d’étre humain qu’il lui faudrait défendre et préserver, mais
bien de sa vie actuelle avec le Dieu de Jésus-Christ ou se dévoile et
se réalise pleinement son humanité. Celle-ci ne cesse de
s’approfondir, de se réaliser et de se comprendre dans les
contextes et les opportunités actuels de la vie du monde, ou se
développent sans cesse de nouvelles possibilités acceptées ou
rejetées, de prises de conscience des écueils historiques et des
pieges actuels, de chemins a choisir pour advenir au bonheur
attendu, celui de la liberté d’étre. Une liberté toujours
relationnelle.

La notion du salut

Pour comprendre cette correspondance entre I'identité chrétienne
et I'universalisme chrétien, la notion de salut est indispensable. Elle
structure toute la perspective de la vie chrétienne depuis ses
origines, dans ses antécédents et jusqu’aux moindres détails de sa
vie liturgique quotidienne, dans ses corpus textuels
fondamentaux, ses théologies, ses communautés, ses pratiques
sociales et sociétales, etc. Paradoxalement, alors qu’elle est

432



omniprésente, cette notion est sans doute aujourd’hui, une des
moins bien comprises.

Une des raisons est sans doute liée a I'histoire de I'élan
missionnaire mondial vers les non-chrétiens. «Pour leur salut»
était le mot d’ordre, I'étendard porté avec angoisse par de
généreux missionnaires sachant qu’ils allaient souvent pour la
plupart jusqu’a mourir en peu d’années. A cause de ses
compromissions historiques, cette perspective du salut est
devenue, pour la compréhension contemporaine ordinaire,
synonyme de justification de l'oppression et du mépris des
populations ayant fait I'objet du « colonialisme » le plus abject.

Paradoxalement, c’est aussi sans doute grace a cette activité
missionnaire qu’au sein de lavidité des dominants, de
nombreuses langues, cultures, et faits, ont pu étre et sont
préservés. Il revient toujours plus aux sciences historiques de
discerner la justesse des actes en leur contexte historique et
culturel. Ce qui nous concerne ici n’est pas d’émettre un jugement,
mais de mettre en évidence la dynamique qu’engage la
perspective du salut selon ses compréhensions contemporaines.

Avec I'énoncé de Paul dans sa premiere lettre a Timothée, il est
clair que «Dieu veut que tous les hommes soient sauvés et
parviennent a la connaissance de la vérité (1 Tm2, 4-6)».
Comment Dieu le fait-il est une question qui n’a cessé de traverser
les siecles. Ce sont les réponses a cette question par les Eglises qui
ont motivé leurs actions missionnaires.

C’est pourquoi il est de premiere importance d’en toujours mieux
clarifier les perspectives. L’histoire du siecle passé permet
d’apprécier a nouveaux frais la compréhension du salut en
christianisme. Si I'ouvrage de Louis Capéran sur Le probleme du
salut des infideles (1912) est une marque de l'ouverture du champ a
des réponses nouvelles, cinquante ans apres, les textes du concile
Vatican II et la premiere encyclique du pape Paul VI, Ecclesiam
suam, scellent la mise en place du soubassement pour asseoir les
pratiques et les développements théologiques contemporains du
salut dans le monde catholique avec un maitre mot : le dialogue.

433



Une question vitale surgit des lors pour la vie de nos
communautés ecclésiales : si le salut est d’ordre dialogal, qu’est-ce
que cela signifie, concretement, pour nous aujourd’hui? La
réponse ne peut se trouver que dans I'ensemble de la cohérence
du propos chrétien, aussi est-il nécessaire d’en rappeler son
architecture.

La voie du salut chrétien

Le christianisme se comprend comme la forme instituée de la
révélation de Dieu a I'humain qui conduit celui-ci a sa finalité :
devenir I'Amour que Dieu est en participant a sa Vie.

Comprise comme une auto-communication de Dieu lui-méme, de
I"’Absolu qui, en tant que personne du Pere, est origine et principe
du temps et de l'espace, et donc de toute existence, la révélation
chrétienne trouve sa réalité et sa manifestation définitive en la
personne de Jésus le Christ, Parole de Dieu — Dieu lui-méme
venu, en tant que personne du Fils, dans 'humanité.

Unissant en lui, sans mélange et sans division, la nature divine,
hors du temps et de I'espace, et la nature humaine, dans le temps
et 'espace, il rend témoignage au monde de I’Amour dont celui-ci
est aimé par Dieu le Pere. Cet Amour, traduction du grec agapé,
peut étre vu comme un accueil sans condition de celui qui se laisse
recevoir tel qu'il est, quand et comme il le veut, et d’en prendre
soin.

Cette réception, cette ouverture totale a l'autre, son service se
révelent non seulement par la vie de Jésus, ses paroles et ses actes,
mais trouvent leur expression la plus achevée dans sa mort sur
une croix devenue puissance de vie et de réconciliation dans et par
I'événement conjoint et indissociable qu’est sa résurrection par le
Pere. Des lors, la voie chrétienne du salut est tracée par cette
parole de Jésus a ses disciples : « Comme je vous ai aimés, aimez-
vous les uns les autres (Jn, 13, 34) ». Le Christ réalise la voie et
emmene avec lui '’humanité tout entiere, si elle le veut.

434



Cette voie est le chemin d’apprentissage de I"’Amour-agapé, sur
lequel I'étre humain est assuré de l'activité libératrice de 1'Esprit
Saint qui provient de la vie « dialogale » du Fils et du Pere, leur
union, « leur baiser » comme diraient les mystiques. Sur cette voie,
il constitue I'Eglise, corps formé de ceux qui ont choisi
délibérément de suivre le Christ en vue d’assumer la
responsabilité de manifester '’Amour de Dieu pour le monde,
pour chacun et de leur en remettre les clés. Par elle, le chrétien se
dispose par choix a recevoir la grace divine, salvifique,
transformatrice, en vue de la transmettre sans en faire un
instrument de pouvoir.

En christianisme, la compréhension de Dieu comme Trinité (Pere,
Fils et Esprit saint) offre la clé qui fonde celle de la personne de
Jésus Christ et celle de I'étre humain. Celui-ci, appelé a devenir un
fils du Pere, un frere du Fils, est bati pour I'écoute et la réception
de ceux vers lesquels il se porte et qui viennent a lui, pour vivre en
communion fraternelle avec eux, pour les servir.

Bien que s’entravant lui-méme par la mise en ceuvre volontaire de
ses appétits (le péché) au sein de ceux du monde qui forment son
environnement et qui semblent contredire sa vocation, sa finalité
le conduit et le reconduit toujours a désirer le dialogue et ' Amour-
agapé, a re-choisir sans cesse a devenir un étre pour et avec les
autres, par ses paroles et actes. Par I'Eglise, les chrétiens ont choisi
d’en recevoir par elle les moyens.

Les Eglises sont ainsi naturellement portées a s'investir pour la
justice, pour la liberté et dans les ceuvres caritatives éducatives et
sociales, qui sont les lieux ou s’incarne par excellence cette
vocation a la disponibilit¢ pour autrui. La vie reque dans la
naissance, éprouvée et affinée dans cette existence par I'exercice de
la liberté en vue de I’Amour, se poursuit au-dela de la mort par la
Vie en Dieu, dans I’Amour de Dieu, de facon inconnue, avec la
promesse, pour la fin du temps, de la résurrection des corps, c’est-
a-dire de toutes les capacités relationnelles, ce qui se dit au moyen
de la métaphore des «noces éternelles ». Aucun étre humain n’en
est exclu a priori, chrétien ou non.

435



Une capacité au dialogue

Ceci nous donne les clés pour comprendre 1'étre humain comme
capacité au dialogue. Le dialogue est la forme concrete que prend
la rencontre pour accompagner les hommes, les peuples et les
cultures dans leur mouvement, dans le discernement de ce qui est
juste en vue d"une unité possible du genre humain. Si la finalité de
I'étre humain est bien celle de la réception dans la disponibilité a
autrui de sa propre singularité, celle-la est la condition de
possibilité de 1'union des singularités. Elle conduit les étres a
s’accorder comme s’accorde un orchestre d’instruments et de voix
diverses totalement disparates, et pourtant capables d’offrir une
musique et un chant mélodieux réjouissant les anges et les apsaras.

Cette vocation humaine au dialogue demande a étre précisée, car
le mot dialogue est porteur d'une profonde ambiguité dans le
monde contemporain. «Quand le mot “dialogue” se présente
aujourd’hui dans la théologie et dans I'Eglise, il signifie moins un
acte limité qu'une attitude générale, I'attitude qui reste ouverte a
une nouvelle écoute, et reconnait 'autre comme autre, méme si
pour un temps rien de plus n’est prononcé : I'attitude qui ne se
renonce pas, et s’apparente de pres a I'espérance »'. Ce passage de
Théodramatik I de Hans Urs von Balthasar situe en théologie
chrétienne la posture dialogale comme une écoute, comme le
choix de s’ouvrir a autrui sans condition. Sur quoi cette vision se
fonde-t-elle ?

Le terme dia-logos est d’origine grecque, mais il ne se comprend en
christianisme qu'a partir de I'Ecriture et de la Tradition, qui
renvoient a un riche tissage de significations. Le dialogue? est
d’abord un événement de traversée (dia) en soi de la parole de

1. Hans Urs von Balthasar, La dramatique divine, Paris/Namur,
Lethielleux/Culture et vérité, col. Le sycomore, 1984 [Theodramatik 1,
1973], 29.

2. Dia: par, a travers, au milieu de, pendant, au cours de, par le moyen de,
par l'intermédiaire de, grace a (avec le génitif) ; a cause de, en faveur de,
en vue de (avec laccusatif). Maurice Carrez & Frangois Morel,
Dictionnaire grec-francais du Nouveau Testament, Geneve/Villiers le Bel,
Labor et Fides/Société biblique francaise, 1992, 67.

436



I'autre, du surgissement en soi d’une parole a cause (dia), grace a
autrui. Logos doit étre compris selon le logos divin venu dans la
chair, intervenu dans l'histoire du monde depuis la création, le
dabar hébreu, et non pas seulement selon les différentes acceptions
du logos du monde grec.

La Révélation, qui est la relation surnaturelle que Dieu lui-méme a
pris I'initiative d’instaurer avec I'humanité, peut étre représentée
comme un dialogue dans lequel le Verbe de Dieu s’exprime par
I'Incarnation, et ensuite par I'Evangile’.

Sa densité provient de la double charge de la raison et du vouloir,
de la parole et de I'acte, de la vérité et de I'amour, de I'écoute et de
I'hospitalité. Lui sont indissociablement liés la quéte du
comprendre et le choix d’accueillir, le renoncement a croire que
I'on puisse comprendre et le renoncement a ce que l'invitation
d’accueil soit regue et fasse 1’objet d"une réponse.

La combinaison de dia et logos conduit a un ajustement de toute la
personne au réel « par la vérité et 'amour », une posture kénotique
a la suite de la personne de Jésus Christ, une «impulsion
intérieure de charité » pour le monde :

Si vraiment I'Eglise..., a conscience de ce que le Seigneur veut
qu’elle soit, il surgit en elle une singuliére plénitude et un besoin
d’expansion, avec la claire conscience d’une mission qui la dépasse
et d'une nouvelle & répandre... A propos de cette impulsion
intérieure de charité qui tend a se traduire en un don extérieur,
nous emploierons le nom, devenu aujourd’hui usuel, de dialogue*.

Loin d’étre un « duo-logue » ou une accumulation de monologues,
le dialogue conduit et participe du mystere du Verbe fait chair,
mystére de relation, comme l'expérimente 'Eglise par et dans sa
pratique.

C’est avec cette tout autre charge que celle de son utilisation
habituelle que le dialogue doit étre approché si nous voulons
entreprendre le parcours qui doit permettre a chacun d’habiter sa

3.  Ecclesiam suam, 72.
4. Ecclesiam suam, 66.

437



place dans le total respect de son identité, et en relation de
communion avec les autres. Seul le dialogue bien compris offre
aux chrétiens de tenir 'indépassable et unique médiation du salut
par le Christ Jésus comme lieu méme, universel, de la rencontre
d’autrui sans condition, dans son inaltérable singularité, sans
mélange et sans confusion.

Le projet de I’lhomme et ses obstacles

Vivre en dialogue se présente ainsi comme le véritable projet
humain. Autre terme pour désigner 'amour d’amitié, il marque
de son sceau la finalité de toute vie. Si ’homme a cette vocation a
découvrir et a devenir cet étre en dialogue, comment y est-il
conduit ?

Il nous faut revenir au fondement du dialogue qui se dévoile au
sein de la Révélation chrétienne: «la vie méme de Dieu un et
trine®». C’est ainsi que voulant rendre 'homme participant et
associé a sa propre vie, a ses propres biens, a I'image de ses
relations trinitaires, dialogue de vérité et d’amour, Dieu ne cesse
de chercher a entrer en dialogue avec les hommes, de personne a
personne, par les actes qu’il pose envers eux. Dieu ne cesse de
donner sa parole, de la projeter dans '’humanité, pour s’adresser a
eux, pour les interpeller. L’humain est appelé, invité, convié a
entrer dans et a vivre de cette expérience d'une relation dialogale,
ou chacun des partenaires du dialogue est convoqué pour se livrer
sans réserve.

Cette perspective, de devenir homme du dialogue, se dresse au
loin, difficile a atteindre. Toute la Bible en est le récit. En elle et par
elle se dit le Logos du dia-Logos. C'est des Genese 3, 9 que 'homme,
entendant de facon partielle ce qu’il veut eu égard a ce qu’il peut
saisir, et ayant dévoré la parole qui lui permettait d’exister dans sa
limite, commence a se détruire en se cachant et en se refusant au
dialogue avec Dieu. Le péché d’origine ouvre une vaste période

5. Jean-Paulll, «Le dialogue sinsére dans la mission de I'Eglise»,
Documentation catholique, 1874, 521.

438



ou nous pourrions dire qu’apprendre a dialoguer devient une
rude tache.

Dialoguer, des lors, ne s’éprouve pas comme un donné, mais, reste
un travail a faire ou les obstacles jetés en travers (dia-bolos) sont
multiples. II est I'ceuvre de Dieu avec 'homme. Le «dialogue de
salut » s’élabore dans une histoire, celle du salut.

Apres Noé qui se tient a 'écoute de Dieu et sauve ainsi la création
animée de la destruction totale, Abraham introduit I’histoire
humaine dans I'apprentissage d'un parler avec Dieu. Il devient un
partenaire du dialogue ouvert et offert par Dieu. Car si Dieu
écoute 'homme depuis 'origine, 'homme n’écoute pas Dieu, ni
ses freres en humanité. La route de 'humain est alors tracée par
Dieu lui-méme : apprendre a écouter, et a la suite de cette écoute
oser une parole libre. C'est l'apprentissage du dialogue de
I’humain avec Dieu et avec les hommes.

Nous pourrions reprendre un a un les textes de la Bible pour
découvrir comment peu a peu cet apprentissage du dialogue se
fait. Amorcé dans la Genése, vécu dans les événements de 'Exode,
le dialogue prend forme au Sinai, ou I'appel et la réponse mis en
place par les locuteurs, s’inscrit en termes d’alliance, de promesse,
de Loi. Définitivement engagg, le dialogue devient I'histoire des
hommes et de Dieu. Peu a peu, il s’enracine sous l'action des
prophetes, il se développe dans les psaumes, et les écrits de
sagesse le promeuvent. Il trouve ainsi a s’établir au cours de et par
I'histoire de la geste divine avec son peuple, qui peu a peu se laisse
traverser par la Parole et découvre que son Dieu est toujours plus
Autre.

Avec le Christ, le cadre méme du dialogue éclate. En Christ,
I'homme est a l'écoute de Dieu, et Dieu se communique
pleinement a I'homme tel qu’il est, puisquil y est recu sans
partage. L’échange d’amour et de parole est accompli. Son fruit est

6. «L'histoire du salut raconte précisément ce dialogue long et divers qui
part de Dieu et noue avec 'homme une conversation variée et
étonnante », Ecclesiam suam, 72. Thierry-Marie Courau, Le salut comme dia-
logue, Paris, Cerf, 2018.

439



de pouvoir accueillir dans ce dialogue humano-divin 'ensemble
des humains et de les conduire a pouvoir dialoguer ensemble,
dans la mesure ou ils se laissent devenir a leur tour fils du Pere,
fréres du Fils. Par sa vie, sa mort et sa résurrection, le Christ se
manifeste comme le Maitre du dialogue, ouvrant la voie a des
altérités qui s’appellent et se répondent, a des singularités qui ne
se mélangent pas, a I'unité des identités immiscibles.

La foi chrétienne révele ainsi a ’homme que, non seulement, sa
vocation est a étre en dialogue, mais que son étre est dialogue. Et
elle lui ouvre la voie pour advenir a sa fin. L’homme se découvre
comme un étre orienté vers autrui par la parole et pour elle. Ce qui
est juste s’ordonne alors selon la parole. La foi chrétienne elle-
méme est dialogale. Sa théologie et sa liturgie ne se comprennent
que comme tels. De nombreux courants des sciences
philosophiques, psychothérapeutiques et sociales en conviennent
et enrichissent son anthropologie théologique. L’homme est
destiné a étre pour et par le logos au sens ou nous l'avons défini
précédemment.

Le dialogue des lors n’est pas un bien a acquérir ni une obligation,
ou encore une méthode ou un moyen. Il n’a pas d’objet ni de but.
I vaut par lui-méme. Il est le mode d’étre en relation avec toutes
choses qui permet que soi-méme et autrui soient chacun ce qu’ils
sont, en tout liberté et vérité. Si le dialogue structure son étre-au-
monde, souvent 'homme ne s’en rend pas compte. Ou plutét, il
vit sur un mode réduit ou caricatural sa capacité d’«étre-
dialogue ». Celle-ci est souvent ignorée, étouffée, blessée, abimée.
Elle est pourtant le lieu de son bonheur, de sa liberté, qui advient
dans la seule communion des étres, a laquelle conduit la pleine
réalisation du dialogue.

Si sa capacité fondamentale est d’« étre-dialogue », si sa vocation
est d'y correspondre, alors toutes les activités de 'homme sont
appelées a étre portées par elle. Ou plutot c’est quand il s’ajuste a
elle, Cest-a-dire a ce qu’il est appelé a étre et a vivre
fondamentalement, que ces activités deviennent justes, c’est-a-dire
dialogales.

440



Le dialogue, de I’héritage au projet

Le dialogue advient comme une décision personnelle de se mettre
a I'écoute de celui qui vient a soi avec tout ce qu'il est et comme il
le veut. Sans chercher un accord ou la reconnaissance d’une
similarité, cette attitude, suscitée par une parole et 'action qui lui
correspond, invite a aller vers l'avant, vers du commun, vers la
réalisation d'un temps en commun, d'une possible communauté
de personnes. Le dialogue s’élabore ainsi sur le chemin de l'entre-
deux : a partir de I'héritage recu ou a recevoir, individuellement
(son histoire personnelle) et en commun (la famille ou le groupe
dont l'histoire précede celui qui le rejoint), vers la réalisation
commune dun projet (celui de la communauté ainsi constituée).
Le dialogue a lieu si la parole est recue dans cet entre-deux, ce
milieu, et suscite une réponse, qui est d’abord et tout simplement,
le fait d’avoir été accueillie, entendue. La parole écoutée, c’est la
personne qui est regue, considérée, reconnue, donc aimée. Ceci est
la premiere réponse a son appel. Cette dimension est primordiale
pour celui qui a eu le courage d’adresser sa parole, elle prime sur
le fait d’avoir obtenu un accord sur ce qu’il dit ou demande.

Comment envisager la mise en ceuvre de communautés
dialogales a ce moment décisif de I'histoire de la planete et de ses
cultures ou tout s’accélere et donne le vertige? La Révélation
chrétienne nous montre que le dialogue renonce a entretenir un
illusoire mélange des mondes ou leur lutte pour se préter a une
rencontre étonnante de ceux-ci, en les conservant dans leur
distinction, ot I'un entre en unité avec l'autre, sans confusion, par
un milieu commun, par un entre-deux. L’autre, invité a se préter
lui aussi au dialogue, reste libre d’y répondre ou pas et d’entrer a
son tour dans l'unité.

Celui qui s’engage dans le dialogue établit sa limite, sa surface de
séparation selon un mode imperméable et souple, résistant et
malléable. S’ouvrir pour lui ne signifie pas se déchirer, c’est-a-dire
se perdre, mais bien se laisser déformer pour recevoir autrui sans
rien perdre de sa réalité, de son identité, bien au contraire. Ce
monde acquiert ainsi le pouvoir de se modifier sous une forte

441



pression sans éclater, pour laisser s‘ouvrir et s’élargir 1'étre
intérieur sans se diviser, pour lui permettre d’étre accueillant a ce
qui produit la pression sans peur de disparaitre. La déformation
radicale pourrait ressembler a une destruction ou a une
absorption, mais en fait il s’agit d'un creusement, de I'ajustement
du monde a ce qui vient a lui, de sa réponse qui est
essentiellement capacité a recevoir. Un tel monde renonce a toute
surface lissée, arrogante et illusoire, pour se rendre accueillant aux
particularités, aux écarts et a la singularité qu'il reconnait pour tels
et pour lesquelles il n'a aucun objet ou perspective de
transformation, de domination. C’est lui qui s’ajuste et non pas
I'inverse. C’est lui qui se mobilise envers celui qu’il rencontre et
dont il se rend proche. Il n'exige pas la réponse ou lattitude
réciproque et consent a aller jusqu’au terme, c’est-a-dire jusqu’a la
mort. En cherchant a s’ajuster ainsi, il se dévoile a lui-méme et
apprend a se connaitre dans ses résistances et ses peurs.
Paradoxalement, la rencontre d’autrui révele son identité. Il
advient a sa singularité en s’ouvrant a l'autre, il est lui-méme. Il
reconnait qu’aucun monde ne ressemble a un autre. Il est
disponible pour mettre en commun ce qu’il est avec celui qui ne
lui ressemble pas au service d'un projet. Il se laisse devenir « étre-
dialogue ».

Le «dialogue de salut »
articule identité et universalité

L’'universalité recherchée se tient comme un horizon non
homogénéisant, comme la reconnaissance d'une perspective
désirée par le plus grand nombre : la possibilité d’étre soi dans un
monde en paix, en communion avec les autres.

Ceci exige la reconnaissance de la séparation des identités et non
pas leur confusion. La séparation n’est pas un probleme pour la
relation des uns avec les autres, pour la mise en commun. Bien au
contraire. Reconnue comme telle, la séparation (et non pas la
division) est des lorigine de chacun. Parler de séparation
originelle, c'est constater et conserver la distance infranchissable
entre les étres tout en leur permettant de vivre une intime

442



proximité. Elle conduit au renoncement a croire que I'on puisse se
saisir de I'autre pour au contraire se tenir et se disposer a le servir.
C’est pourquoi, de fagon peut-étre paradoxale, le dialogue ne
s’établit qu’avec ceux qui restent incompréhensibles, c’est-a-dire
qu’avec ceux qu’il n'est pas possible de réduire a ses propres
idées, et non pas avec ceux que nous croyons semblables (il ne
s’agit plus de dialogue, mais de confusion).

L’identité se dévoile dans et par la rencontre. Ce travail d’aller
vers autrui pour chercher a le comprendre sans peur et sans
condition porte le fruit inattendu d'une connaissance qui est
double. La premiere est celle d’avoir fait une expérience intime de
I'autre, de l'avoir rencontré tel qu’il est, sur le chemin pris
ensemble. La deuxieme est que par I'autre, nous avons appris a
nous connaitre. La rencontre joue le role de révélateur de qui nous
sommes vraiment. C’est pourquoi le dialogue et la rencontre sont
tout aussi importants pour 1'Eglise (et bien entendu pour tout
homme) qu’essentiels dans le salut. Ils lui permettent de mieux se
connaitre elle-méme pour s’ajuster aux vrais besoins du monde
contemporain selon le désir de Dieu.

Thierry-Marie Courau

443



Synodalité : entre le particulier
et Puniversel'

Jean Davy Ndangha Mbome Ndong

Prétre de Parchidiocése de Libreville, Docteur en théologie, Jean Davy
Ndangha Mbome Ndong est vicaire de paroisse, enseignant au Grand
Séminaire National Saint Augustin et a Plnstitut Supérieur des Sciences
Humaines Daniel Brottier de Libreville. Il est également le responsable de

la Commission diocésaine pour le synode sur la synodalité.

démarche synodale qui s’étendra jusqu’en 2023. Il s’agit

d’un synode sur la synodalité autour du theme : « Pour une
Eglise synodale, communion, participation, mission». Ce
processus fait écho au «réve missionnaire d’arriver a tous»? du
pape Frangois, et correspond parfaitement a Iaffirmation
programmatique selon laquelle «le chemin de la synodalité est
celui que Dieu attend de 'Eglise du troisiéme millénaire »?. Ainsi
la notion de synodalité, quoique tres ancienne, connait, a la faveur
du pontificat actuel, une réappropriation importante. Cette
réappropriation est considérée comme un fruit du concile
Vatican II dont la réception a franchi un seuil avec le pape
Francois. Il en a d’ailleurs fait «un axe majeur de son pontificat

E n octobre 2021, le pape Frangois a engagé I'Eglise dans une

1. Cet article est un extrait de notre thése soutenue au Theologicum de
I'Institut Catholique de Paris: «La phénoménologie de la réception
conciliaire. Analyse théologique de la théorisation par Gilles Routhier de
la réception d"un concile ».

2. Pape Frangois, Exhortation apostolique post-synodale Evangelii Gaudium,
2013, §31.

3. Pape Frangois, Marcher ensemble. Discours pour le 50¢ anniversaire de
Uinstitution du synode des évéques (2015), Paris, Salvator, 2019, 11.

444



dédié¢ a la transformation missionnaire de I'Eglise »*. Et comme
nous l'avons déja établi, c’est dans ses exhortations post-synodales
quil met en évidence les éléments structurants de cette
synodalité®. Pour lui, la synodalité n’est pas une simple idée. Au
contraire, elle porte un dynamisme qui engage I'Eglise dans un
processus de transformation au moyen de I'écoute commune de
I'Esprit saint, et de I'écoute réciproque de I'ensemble des membres
du Corps ecclésial. Il s’agit finalement d'un « grand chantier » qui,
dans la pratique, souléve de nombreuses autres questions. Parmi
cellesci, il y a l'articulation entre identités et universalisme, qui
met en évidence I'universalité de 'Eglise et de sa mission, ainsi
que la diversité des cultures et des contextes a travers lesquels
cette mission se déploie®. Aussi voudrions-nous, a la faveur de cet
article, montrer comment la synodalité permet d’articuler les
dimensions universelle et particuliere de I'Eglise, et relever ainsi sa
fécondité dans le débat, toujours d’actualité, entre Eglise
universelle et Eglise particuliere’.

4. Nathalie Becquart, « Préface» dans Dominique Barnérias, Luc Forestier,
Isabelle Morel, Petit manuel de synodalité, Paris, Salvator, 2021, 6.

5. Voir notre article co-écrit avec Frangois Moog, «Du synode comme
institution a la synodalité de I'Eglise entiére », Transversalités, vol. 159,
no. 4, 2021, 189-190. Nous y relevons, entre autres, que dans Amoris
laetitia, aux § 4 et 7, le pape présente 1'événement synodal comme un
parcours. Il indique ainsi que, pour lui, la synodalité est avant tout un
processus de transformation. Le pape Francois confirme cette
perspective dans Christus vivit en parlant du «chemin synodal» (§ 3), et
surtout lorsqu’il évoque la pastorale des jeunes en précisant qu’elle doit
étre une « pastorale synodale », 'est-a-dire, une pastorale avec les jeunes
etnon une pastorale pour les jeunes (§ 203 et ss.). Dans Querida Amazonia,
r expression « Eghse synodale» (§ 103) renforce cette impression, surtout
lorsqu'il précise qu'une Eglise synodale est une Eglise qui écoute ».

6. Lire la contribution de Mgr Eric de Moulins-Beauforts, «Le réve
missionnaire d’arriver a tous», dans Nathalie Becquart, Laure Blanchon
(al), Les derniers seront les premiers. La parole des pauvres au cceur de la
synodalité, Paris, Editions de I' Emmanuel, 2022, 15-30.

7. On se souviendra du débat entre les cardinaux Ratzinger et Kasper suite
a l'affirmation par le premier, alors Préfet de la Congrégation pour la
Doctrine et la foi, de la priorité ontologique et chronologique de I'Eglise
universelle sur les Eghses articulieres (Congrégation pour la Doctrine et
la Foi, Lettre aux évéques de l ’Egllse catholique sur certains aspects de I'Eglise
comprise comme communion, 28 mai 1992). Un autre théologien et cardinal,
Joseph A Komonchak a également pris part a ce débat dans son article,
«A propos de la priorité de 'Eglise universelle: analyse et questions,
dans Gilles Routhier et Laurent Villemin, Nouveaux apprentissages pour

I'Eglise. Mélanges en I'honneur de Hervé Legrand, Paris, Cerf, 2006, 245-
268), pour ne citer que ces deux-la.

445



Deux moments structureront notre démarche. Dans un premier
temps, nous montrerons le lien entre la synodalité et
I'inculturation. Dans un second moment, nous verrons comment
la synodalité concourt a l'affirmation de 1'Eglise locale sans altérer,
pour autant, la catholicité de I'Eglise. Cette approche a double
détente permettra de présenter la synodalité comme un correctif a
une tendance ecclésiologique trop universaliste  qui,
malheureusement, ne fait pas assez droit aux Eglises particuliéres.
Elle aidera finalement a voir comment, a travers la synodalité,
I'Eglise peut «bénéficier des bienfaits de la mondialisation en
s’enrichissant des cultures particulieres »%.

La synodalité au service de I'inculturation

Dans un récent article, publié dans la Nouvelle Revue Théologique,
Frangois Odinet aborde avec une remarquable pertinence, le lien
entre synodalité et inculturation. Il oriente sa réflexion vers
I'approfondissement de la théologie de l'inculturation qui mettrait
en évidence la nature missionnaire de 1'Eglise et nécessiterait des
processus d’inculturation de 1'Evangile. Dans son approche,
Odinet souligne 'urgence d’écouter la voix des plus pauvres, « des
derniers »°. Pour lui, «la synodalité est avant tout une expérience
de rencontre, voire de retrouvailles, entre les chrétiens qui
reprennent conscience de la nature missionnaire de 1'Eglise et les
destinataires de I'évangglisation, dont on reconnait I'importance
de la parole». Cette synodalité épouse les contours de
I'inculturation dans la mesure ou celle-ci «suppose la
reconnaissance du cri des pauvres (...) qui résonne dans I'évangile
et s'exprime différemment selon les contextes (et) donne elle-
meéme un écho culturellement et socialement situé a I'évangile »!1.

8. Dominique Barnérias, Luc Forestier, Isabelle Morel, Petit manuel de
synodalité, Paris, Salvator, 2021, 11.

9. Frangois Odinet, « Synodalité et inculturation », Nouvelle revue théologique,
n° 144-2, Avril-Juin 2022, 232-246.

10. Frangois Odinet, « Synodalité et inculturation », 245.

11. Frangois Odinet, « Synodalité et inculturation », 245.

446



En nous inscrivant dans cette exigence synodale d’écoute, nous
voudrions centrer la réflexion sur «les plus pauvres » qui sont ici
non seulement des personnes, mais aussi tous ces lieux dits de
missions, maintenus souvent dans et par des liens de subalternité
dans le rapport a la culture occidentale (romaine) a travers laquelle
I'Evangile a souvent été véhiculé au motif d’'une certaine unité.
Nous considérons ici que de méme qu’une multitude sans unité
entraine la confusion, de méme une unité sans lien avec la
multitude produit la tyrannie. En réalité, le chemin de l'unité,
comme défi pour I'Eglise, nest possible qu’a travers un dialogue
fécond avec la diversité des lieux, des cultures et des époques.
L’unité de I’Eglise, fondée sur l'unité trinitaire, ne peut donc se
confondre avec un uniformisme ou un mimétisme plat qui
voudrait nier les différences. C'est pour cela que la Commission
Théologique Internationale, en accueillant les témoignages des
Peres, rappelle :

La synodalité s’est présentée des le commencement comme la
garantie et l'incarnation de la fidélité créative de 1'Eglise a son
origine apostolique et a sa vocation catholique (...) Ainsi, cette
forme unitaire connait différentes expressions selon les divers
moments historiques et dans le dialogue avec la diversité des
cultures et des situations sociales 2.

L'Eglise n’est donc pas une abstraction, encore moins une réalité
désincarnée. Elle (se) vit en des lieux concrets®. Il en est de méme
pour la foi qui se vit et s’exprime a partir des cultures qu’elle
éclaire tout en se laissant aussi éclairer par elles, surtout dans la
maniere dont elle doit s‘exprimer. C'est ainsi que nous
interprétons I'affirmation de Philippe Barras pour qui :

L’inculturation requiert, non seulement I'incarnation de I'’Evangile
dans une culture particuliere, mais aussi I'introduction de cette
culture dans la vie de I'Eglise. Ce qui signifie que le processus
méme d’inculturation ne saurait étre unilatéral. Il ne s’agit pas
seulement d'une adaptation du message chrétien ou dun rite

12. Commission Théologique Internationale, La synodalité dans la vie et dans la
mission de I’Eglise, Paris, Cerf, 2019, 40.

13. Cf. Jean Davy Ndangha Mbome Ndong, La phénoménologie de la réception
conciligire. Analyse théologique de la théorisation par Gilles Routhier de la
réception d'un concile. These de Doctorat en théologie, Institut Catholique
de Paris, juin 2021.

447



liturgique dans une culture donnée (...). Il s’agit d'une
compénétration réciproque de la Bonne Nouvelle, telle quelle s’est
incarnée et révélée dans la culture juive il y a deux mille ans, puis
dans d’autres aires culturelles au long des siecles. Elle se poursuit
aujourd’hui, transformant radicalement la culture ainsi irriguée et
enrichissant par la méme I'Eglise d’'une compréhension plus
profonde de I'Evangile'.

Ce propos établit le lien étroit entre inculturation et synodalité, et
permet de comprendre, avec Frangois Odinet que « la synodalité est
féconde dans la mesure ou elle sert I’inculturation de 1’Evangile et
des réalités ecclésiales»™. 1l est donc permis de considérer que
« synodalité et inculturation sont en correspondance »°.

De plus, ce lien entre I'inculturation et la synodalité souligne le
caractere sujet des Eglises locales qui recoivent I'Evangile. Celles-ci
ne sont pas des cibles passives de l'action évangélisatrice. Au
contraire, elles sont des sujets au sens ou, dans ce processus
d’évanggélisation, elles agissent. L’accueil qu’elles font de la Bonne
Nouvelle est un processus qui mobilise leur identité sociologique,
culturelle et historique.

En outre, la tradition comme acte de transmission et comme
contenu transmis ne peut faire I'impasse du lieu ni de la culture
qui caractérisent I'espace qui recoit. La fagon de recevoir I'Evangile
n’est donc jamais sans lien avec les réalités culturelles, propres a
chaque lieu. Ces éléments, au contraire, modulent la réception de
I'Evangile et apportent un éclairage nouveau a 'Eglise dans sa
compréhension d’elle-méme et du message évangélique qu’elle
véhicule. Cette attention portée, non pas seulement sur le Bien a
recevoir (I'Evangile), mais aussi sur le sujet récepteur (I'Eglise
locale), correspond a I'exigence d’une Eglise qui se veut synodale.

Par ailleurs, relevons avec Phillipe Barras que linculturation
«comme concept théologique (...) renvoie particulierement au
mystere de l'incarnation »7. Elle est étroitement liée a I'activité

14. Philippe Barras, « Liturgie et inculturation », 21.
15. Frangois Odinet, « Synodalité et inculturation », 233.
16. Frangois Odinet, « Synodalité et inculturation », 233.
17. Philippe Barras, « Liturgie et inculturation », 10.

448



missionnaire de 1'Eglise, et exprime I'idée que la mission n’est plus
comprise, depuis le Concile, comme le fait « d'imposer » a d’autres
des valeurs et des convictions relevant d"une culture qui n’est pas
la leur. Au contraire, la mission s’entend comme une initiative
«qui fait droit a la capacité des peuples a entendre la Bonne
Nouvelle dans leur langue, dans leur culture et avec leurs
traditions »'8. Une telle approche correspond parfaitement a la
vision de la synodalité comme maniére d’étre Eglise en portant
une attention particuliere aux périphéries. Ainsi la synodalité,
comprise comme inculturation, rend mieux compte du propos de
Mgr Tshibangu :

En tant que catholiques africains, nous affirmons d’une part notre

attachement indéfectible a 1’Unité dans la foi catholique qui n’est

liée a aucune culture, pas méme la culture occidentale a laquelle
pourtant son histoire est étroitement mélée™.

La synodalit¢ permet finalement de mieux comprendre
I'inculturation comme étant I'accueil, dans une culture différente,
de la Bonne Nouvelle dont la tradition apostolique participe a la
transmission. Il n‘est donc pas faux d’envisager la synodalité
comme une sorte d’interface entre la tradition et l'inculturation
dans la mesure ou elle garantit a la fois la fidélité a la premiere et
la créativité a la seconde. La synodalité est donc un art qui inscrit
I'Eglise dans une dynamique plus inclusive, plus générative et
pluriculturelle?. 1”Eglise peut ainsi avoir un visage africain en
Afrique, asiatique en Asie, européen en Europe, etc. sans que son
unité soit remise en cause.

C’est d’ailleurs aussi ce que rappelle Philippe Barras en analysant
un texte du Pere Gy sur I'inculturation de la liturgie en Occident. Il
observe que dans ce lieu : «la liturgie (inculturée) de 'Eglise a su
exprimer ce que la tradition lui avait légué dans le contexte
particulier qui lui était offert»?'. Autrement dit, la tradition

18. Philippe Barras, « Liturgie et inculturation », 10-11. )

19. Tharcisse T. TSHBANGU (Mgr), Le Concile Vatican II et I'Eglise africaine.
Mise en ceuvre du Concile dans I'Eglise d’Afrique (1960-2010), Kinshasa-
Paris, Epiphanie/Karthala, 2012, 24.

20. Nathalie Becquart, «Préface» Dominique Barnérias, Luc Forestier,
Isabelle Morel, Petit manuel de synodalité, 9.

21. Paul BARRAS, «Liturgie et inculturation », 14.

449



évangélique n’est jamais accueillie sur un terrain neutre, elle est
nécessairement confrontée a des traditions et a des cultures
différentes qui enrichissent aussi a la fois I'Evangile et 'Eglise.
Tout ceci permet in fine de réaffirmer la pertinence du lien entre
inculturation et synodalité, et surtout d’accueillir cette dynamique
synodale proposée par le pape Frangois comme un Kairos
permettant aux différentes Eglises locales, de répondre a leur
vocation missionnaire a partir de leurs identités culturelles.

Synodalité et revalorisation des Eglises locales

La synodalité, dans sa réappropriation actuelle, rappelons-le, est
un fruit du concile Vatican II. Cette expérience conciliaire unique a
permis, a travers son style et son déploiement, de mettre en
évidence les limites de la monarchie pontificale??, méme s'il
convient de préciser que «les débats sur les limites de I'autorité du
pape sont déja présents a Vatican I et au cours de sa réception,
avec la volonté de nombreux acteurs, y compris PieIX, de
valoriser le ministere des autres évéques »*. Quoiqu’il en soit, le
pape Frangois, prenant part a ce débat présente la synodalité
comme une forme de « décentralisation salutaire »** en réponse a
la violence du centralisme romain. Jean-Frangois Chiron décrit son
évolution en usant du terme «centralisation» qu’il considere
comme celui qui résume le mieux I'histoire de 1'Eglise catholique.
La gouvernance ecclésiale serait encore marquee, selon lui, par ce
« paradigme universaliste » dont il faut se défaire si 'on souhaite
apporter une réponse pertinente aux « requétes qui se manifestent
aujourd’hui en vue d’une synodalité plus grande dans I'Eglise, et

22. Cette expression «désigne le processus séculaire de centralisation
romaine ainsi que le poids des Etats pontificaux qui disparaitront en
1870 », Dominique Barnérias, Luc Forestier, Isabelle Morel Petit manuel de
synodalité, 72.

23. Dominique Barnérias, Luc Forestier, Isabelle Morel, Petit manuel de
synodalité, 73.

24. Pape Frangois, Marcher ensemble. Discours pour le 50¢ anniversaire de
Uinstitution du synode des évéques, .

25. Jean-Francois Chiron, «Synodalité et ecclésiologie de I'Eglise
universelle », Recherches de Science Religieuse, n° 106/3, juillet-septembre
2018.

450



méme de I'Eglise »%. La synodalité, de ce point de vue, exige une
certaine revalorisation des Eglises locales. L'Eglise n’est-elle pas
d’abord et fondamentalement locale ? C’est du moins ce que nous
avons compris a la suite de Gilles Routhier?”. C’est en des lieux
concrets, en effet, que les hommes, mus par I'Esprit saint, se
rassemblent pour répondre communautairement a l'appel de
Dieu, faisant ainsi surgir I'Eglise. Celle-ci est donc théandrique, car
elle croise deux horizons; celui de Dieu qui, le premier, prend
l'initiative de se révéler; et celui de 'homme qui répond a cette
auto-révélation, en un lieu concret et dans sa culture qui le
distingue des autres hommes. C’est 'Esprit saint, en tant que co-
instituant de I'Eglise, qui garantit aussi la diversité des membres
du corps ecclésial, et permet d’articuler cette diversité de fagon
harmonieuse & partir de la notion de communion. A ce propos, la
Commission Théologique Internationale précise :

Comme catholique, I'Eglise réalise I'universel dans le local et le
local dans I'universel. La particularité de 'Eglise en un lieu se
réalise au sein de 1'Eglise universelle et 1'Eglise universelle se
manifeste et se réalise dans les Eglises locales, et dans leur
communion réciproque, ainsi qu’avec I'Eglise de Rome2,

L'Eglise universelle n’est donc pas la somme des Eglises locales.
De méme, les Eglises locales ne sont pas des subdivisions
administratives d'une unique Eglise. Ces deux poles de la méme
réalité sont porteurs d’une richesse qui n’apparait que dans leur
«mutuelle corrélation et dépendance»?. Il s’agit, selon la
Commission Théologique, d"une « péricoresis ecclésiologique dans
laquelle la communion trinitaire rencontre son image ecclésiale »*.
La diversité des Eglises est donc, encore une fois, le reflet du

26. Jean-Frangois Chiron, «Synodalité et ecclésiologie de I'Eglise
universelle », 383.

27. Cf. Jean Davy Ndangha Mbome Ndong, «La phénoménologie de la
réception conciliaire. Analyse théologique de la théorisation par Gilles
Routhier de la réception d"un concile ».

28. Commission Théologique Internationale, La synodalité dans la vie et dans la
mission de I'Eglise, 76.

29. Commission Théologique Internationale, La synodalité dans la vie et dans la
mission de I'Eglise, 77.

30. Commission Théologique Internationale, La synodalité dans la vie et dans la
mission de I'Eglise, 77.

451



«modele trinitaire »! qui réalise son unité dans la diversité des
personnes divines. Par conséquent, il ne peut étre question de
penser 1'unité comme un «nivellement des différences »*. C’est
d’ailleurs ainsi que Gilles Routhier interprete le «in quibus et ex
quibus » du numéro 23 de Lumen gentium, lequel rappelle que c’est
dans les Eglises locales et a partir d’elles que se constitue I'Eglise
universelle :

De méme que le mode concret d’existence de la diversité dans la
Trinité est I'unité de nature, et que cette unique nature n’existe que
dans la diversité des personnes, ainsi I’Eglise universelle n’existe
que dans la diversité des Eglises locales qui sont toutes
catholiques. Chaque Eglise locale est pleinement 1’Eglise, en
assume complétement la nature et en a I’identité. La catholicité se
vit dans la particularité et cette catholicité, capable d’aller a la
rencontre de toutes les cultures, introduit la diversité des Eglises®.

Ainsi, la catholicité de 1'Eglise parait fondamentalement liée a la
diversité de ses expressions. C’est pourquoi «l'unité catholique ne
peut pas s’exprimer suivant le modele fédéral ou selon la relation
d’une maison-mere avec ses filiales»*. L'Eglise n’est pas une
confédération d'Eglises locales, elle n’est pas non plus une sorte de
multinationale dont le siege social serait a Rome. Elle est une
communion qui s’exprime en chaque Eglise locale. En chaque lieu
ol1 se trouve une Eglise locale, se trouve aussi 'Eglise universelle.
L’identité de I'Eglise « se meut dans toutes les cultures et se trouve
chez elles dans toutes les diversités »%>. Une telle harmonie n’est
possible que grace a l'action de 1'Esprit, que, dans la perspective
synodale, nous sommes invités a écouter. C'est Lui, en effet, qui
est I'agent de la diversité et de I'unité de 1'Eglise. Cette diversité
des Eglises locales ne remet pas en cause l'unité de I'Eglise et
I'unité de 'Eglise ne s’oppose pas a sa diversité ; elle y trouve au
contraire toute sa pertinence.

Mais une telle diversité a besoin d’ordre pour ne pas devenir une
anarchie. C’est pourquoi, au-dela de la référence au mystere

31. Gilles Routhier, Le défi de Ia communion, 68.
32. Gilles Routhier, Le défi de la communion, 68.
33. Gilles Routhier, Le défi de Ia communion, 69.
34. Gilles Routhier, Le défi de la communion, 71.
35. Gilles Routhier, Le défi de la communion, 69.

452



trinitaire, la question se pose toujours quant a la maniere
d’articuler ce lien entre unité et diversité. Gilles Routhier esquisse
une piste de réponse en s'inspirant de la théologie paulinienne :

Si Iunité n’est pas uniformité qui ne commande que 1’obéissance,
il ne faut pas confondre non plus la diversité avec la division ou le
désordre comme le rappelle souvent 1’apotre, qui a sans doute été
le premier a devoir affronter ce redoutable probléme. Il a laisse
pour les générations de chrétiens a venir quelques pistes de
solutions : cette diversité est organique, elle se rapporte a un
ensemble, elle est arbitrée par la charité, elle commande 1’échange
et le service mutuel, elle est soutenue par un processus constant de
reconnaissance, de conversion et de réconciliation®.

Cet enseignement de Paul se présente comme la norme qui régit la
diversité dans I'Eglise. En définitive, la synodalité fait droit a la
capacité pour I'FEglise universelle de donner, mais aussi de
recevoir des Fglises locales. Une telle proposition enrichit le débat
théologique sur le lien entre universalisme et identité, et permet de
combler ce que Routhier qualifie de «déficience a l'intérieur du
catholicisme »¥, car il constate que «la réalité des Eglises locales ne
semble pas effectivement prise en compte »%.

La démarche synodale : un signe ecclésial

En somme, entre le devoir de maintenir I'unité catholique et le
besoin légitime d’affirmation identitaire, la démarche synodale
proposée par le pape Frangois se présente comme signe ecclésial
de l'articulation entre universalisme et particulier. Par ses écrits et
surtout par ses actes, le Pape ceuvre a la transformation des
relations au sein du tissu ecclésial. En orientant I'Eglise vers sa
nature synodale originelle, il favorise une plus grande
participation de tous les baptisés. Le pape Francois ouvre ainsi la
voie a une nouvelle orientation de l'ecclésiologie catholique en
posant les jalons d"une réforme. Cette réforme, il entend la mener
par une valorisation de la réalité ecclésiologique de la synodalité.
C’est cette notion ecclésiologique que nous avons, au long de cette
démarche analysée, en montrant sa fécondité dans le débat entre

36. Gilles Routhier, Le défi de la communion, 76.
37. Gilles Routhier, La réception d'un concile, 233.
38. Gilles Routhier, La réception d'un concile, 233.

453



Fglise universelle et Eglise locale. Dans ce contexte, le pape
Francois rappelle que son role d’évéque de Rome (et a cause de
cela, Pasteur de I’Eglise universelle), est d’abord de veiller a I'unité
du Corps du Christ quest I'Eglise. Ainsi, lorsqu’il se prononce
ultimement comme « pasteur et docteur de tous les chrétiens [il le
fait] non a partir de ses convictions personnelles, mais comme
témoin supréme de la fides totius Ecclesiae, garant de 1'obéissance et
de la conformité de I'Eglise a la volonté de Dieu, & I'Evangile du
Christ et a la Tradition de I'Eglise ». Le principe rappelé ici est
celui selon lequel le synode agit cum Petro et sub Petro. Ce principe,
loin d’entraver la liberté, préserve plutot I'unité du Corps du
Christ. La synodalité est pour ainsi dire, I'autre nom de I'Eglise.
C'est ce que souligne le Pape a partir de I'enseignement de saint
Jean Chrysostome : « Eglise et Synode sont synonymes »¥. L’Eghse
est donc la communauté de ceux qui font la « marche ensemble » a
travers I'histoire et a la rencontre du Christ.

Par ailleurs, la synodalité comme identité de 1'Eglise met en
honneur les Eglises particuliéres. En lien avec le cum Petro et le sub
Petro, et en contexte de revalorisation des Eglises locales, le Pape
Frangois rappelle qu’«il n’est pas opportun que le pape remplace
les Episcopats locaux dans le discernement de toutes les
problématiques qui se présentent sur leurs territoires »*, et il
propose ainsi ce qu’il appelle une «décentralisation salutaire ».
D’out I'importance de la revalorisation de I'Eglise locale comme
fondement de la réception conciliaire.

Jean Davy Ndangha Mbome Ndong

39. Cf. Jean Chrysostome, Explicatio in Ps 149.

40. Pape Frangois, Evangelii gaudium, n°16. Gilles Routhier I'évoquait déja
plusieurs articles: «Repenser l'exercice du ministere de primauté de
I'évéque de Rome dans la perspective de I'encyclique Ut unum Sint »,
(Ecuménisme 136, 1999, 26-32 ; «Gouvernement centralisé et activité
mondialisée. Le cas de I'Eglise catholique », Revue internationale de politique
comparée’7, 2000, 355-383 ; «L'autorité dans I'Eglise, un débat sans cesse
recommencé », Revue d’histoire ecclésiastique 95, 2000, 153-174.

454



Identités et universalismes dans le
contexte missionnaire de I’Inde’

Joseph Scaria Palakeel

Prétre indien de la Missionary Society of Saint Thomas the Apostle
(M.S.T.), Joseph Sacaria Palakeel enseigne la théologie fondamentale et les
communications sociales dans plusieurs Instituts théologiques. Il est
Panimateur de PIMPACT (lInititatives for Missionary Pastoral Animation
and Communication Theology).

monde, avec une histoire d’au moins cinq mille ans, et

I'une des cultures les plus diversifiées du monde. Le pays
s'est forgé sa propre identité universelle en tant que foyer de
religions, d’ethnies, de cultures, de langues et de modes de vie
différents, mais qui prosperent ensemble comme une seule nation.
La diversité, l'adaptabilité, la tolérance et l'’harmonie sont
profondément ancrées dans les textes religieux et la Constitution
indienne, ainsi que dans le cceur et 'esprit des gens. Au fil des
siecles, ces diversités n’ont pas seulement coexisté, mais se sont
enrichies mutuellement et ont méme donné naissance a de
nouvelles religions, par la fusion des identités religieuses et
culturelles. C’est le produit d'un échange culturel dynamique
entre les religions, sans sacrifier les identités.

l ‘Inde est I'une des civilisations les plus anciennes du

Toutes les diversités et complexités caractéristiques de I'Inde en
tant que nation sont également visibles dans le christianisme
indien. L'Inde compte trois Eglises ou rites catholiques, plusieurs

1. L’article est traduit de I'anglais.

455


https://www.academia.edu/44668530/He_teaches_Fundamental_Theology_and_Social_Communications_in_several_theological_colleges_He_has_organized_several_International_conferences_and_is_a_regular_speaker
https://www.academia.edu/44668530/He_teaches_Fundamental_Theology_and_Social_Communications_in_several_theological_colleges_He_has_organized_several_International_conferences_and_is_a_regular_speaker

groupes de chrétiens orthodoxes ainsi que presque toutes les
dénominations protestantes et évangéliques, sans parler des sous-
dénominations d’origine indienne. Les chrétiens indiens sont
ethniquement, culturellement, linguistiquement et rituellement
divers, mais ils sont fiers d’étre chrétiens. Ils sont activement
engagés dans l'évangglisation par la prédication et par l'action.
Leur contribution a la construction de la nation est bien plus
importante que leur nombre.

Dans cet article, nous nous concentrerons sur les subtilités des
identités et des universalismes en Inde, principalement d'un point
de vue religieux, notamment de la mission chrétienne. Nous
commencerons par examiner la réalité globale des identités, puis
nous nous pencherons sur les identités chrétiennes en les situant
dans le contexte indien contemporain.

Avec la mondialisation actuelle, beaucoup pensent que la
technologie a inauguré une ere d'universalisme, qui met a mal les
identités. Bien au contraire, la mondialisation conduit a une
résurgence de la conscience identitaire qui menace
I'universalisme. Identités et universalismes ne peuvent exister,
I'un sans l'autre. L’analyse de la réalité chrétienne indienne nous
apprend que les identités et les universalismes sont dans un flux
incessant de coexistence et/ou de domination, d’amélioration et/ou
de distorsion mutuelle, sans jamais se stabiliser.

L’identité religieuse de I’Inde

La religion joue un ro6le essentiel dans la vie des Indiens et le pays
abrite quasiment toutes les religions du monde, en plus de toutes
les religions populaires indiennes. Pourtant, selon sa constitution,
I'Inde est une République démocratique laique. Si les identités
religieuses sont strictement maintenues, la tolérance est considérée
comme une grande valeur par tous les Indiens, comme le montre
I'enquéte menée par Pew Research en 2019

Dans les principaux groupes religieux, la plupart des gens disent
qu’il est tres important de respecter toutes les religions pour étre
vraiment indien. (...) Les Indiens sont unis dans l'idée que le

456



respect des autres religions est une partie tres importante de ce que
signifie étre un membre de leur propre communauté religieuse?.

Pourtant, malgré la tradition séculaire de tolérance religieuse et
culturelle, I'Inde contemporaine traverse une crise d’identité, en
partie due a la mondialisation et aux politiques identitaires. La
quéte majoritaire d’hégémonie et d’homogénéité menace l'identité
et l'existence des minorités. Elle fragilise les universalismes
séculaires et I'identité multireligieuse de 'Inde.

Une civilisation séculaire de tolérance

L’Inde est le berceau de quatre religions mondiales : I'’hindouisme,
le jainisme, le bouddhisme et le sikhisme, sans compter les
nombreuses religions tribales. L’hindouisme est la religion
primitive de 1'Inde, décrite comme le Sanadhana Dharma, qui a
donné naissance aux différentes religions. L'Inde est également le
foyer de toutes les autres religions du monde, telles que les parsis,
le judaisme, le christianisme et l'islam, des leurs premiers
moments. En outre, deux religions syncrétiques ont vu le jour en
Inde.

En 1582, I'empereur moghol Akbar, a initié une nouvelle religion
sous le nom de Din-i-Ilahi, signifiant littéralement religion de Dieu
ou religion divine, dans une tentative de fusionner les diverses
identités religieuses de ses sujets en une nouvelle religion
universelle, qui n’a pas duré longtemps, méme pas de son vivant.
Il y a un siecle, la foi bahd’ie est née comme le plus récent systeme
mondial de croyance. Il enseigne l'unicit¢ de Dieu, I'unité de
I’humanité et I’harmonie essentielle de la religion. Il est intéressant
de constater que l'universalisation de diverses religions en une
seule n’est jamais couronnée de succes.

La lutte pour I'indépendance comme catalyseur

En 1947, I'Inde a conquis son indépendance politique et une
nouvelle identité en tant que nation moderne, sous la direction

2. https://www.pewresearch.org/religion/2021/06/29/religion-in-india-
tolerance-and-segregation/.

457


https://www.pewresearch.org/religion/2021/06/29/religion-in-india-tolerance-and-segregation/
https://www.pewresearch.org/religion/2021/06/29/religion-in-india-tolerance-and-segregation/

visionnaire du Mahatma Gandhi et d’autres combattants de la
liberté, ainsi que d’une poignée de missionnaires européens
clairvoyants. Toutefois, le jour méme de l'indépendance, le sous-
continent indien s’est divisé selon des criteres religieux entre
I'Inde hindoue et le Pakistan musulman. Ce qui a poussé des
millions de personnes a trouver une nouvelle identité et a migrer
vers la nation de leur affinité religieuse. Il n’a pas fallu beaucoup
de temps pour redéfinir son appartenance et son identité.

Alors que le Pakistan a choisi d’évoluer vers une République
islamique, I'Inde, heureusement, a choisi d’étre une nation laique
dotée d'une constitution (1950) qui prone les valeurs
démocratiques et laiques®. Ainsi, le sens de la diversité qui existait
depuis longtemps s’est fondu dans l'identité nationale indienne,
essentiellement comme une célébration de la diversité des langues,
des cultures, des religions et des ethnies. Méme 70 ans apres
I'indépendance, les idéaux de laicité et d’'unité dans la diversité
sont toujours l'idéologie dominante en Inde. Malgré tous les
signes d’agitation et de polarisation, et méme les affrontements
extrémistes et violents occasionnels, 1'idéal post-indépendance de
laicité et de tolérance religieuse demeure une caractéristique de
«I’étre vraiment Indien ».

La séparation de I'Inde et du Pakistan est un exemple de ce que
peuvent provoquer la cristallisation des identités et le
chauvinisme : animosité et conflits sans fin. Alors que la lutte pour
I'indépendance a été une force positive en faveur du maintien de
valeurs et de principes universels pour créer une nation a partir de
600 petits royaumes, une politique identitaire rétrécissante a été
tout aussi puissante pour créer, en quelques jours, deux nations a
partir d’'une seule, divisant les familles et créant des frontieres
artificielles et une inimitié qui perdure. Les identités sont si
fragiles et si subtiles qu’elles se consolident en de nouvelles
perceptions de la réalité, faisant fi des idéaux universels.

3. Larticle15 de la Constitution indienne interdit toute discrimination
fondée sur la race, la religion, la caste, le sexe ou le lieu de naissance,
tandis que l'article 25 garantit la liberté de conscience et la libre pratique
et propagation de la religion. En Inde, le terme «laic» signifie qu’on ne
favorise ni ne discrimine aucune personne, aucune culture, aucune
religion, aucune ethnie, aucune langue.

458



L’ambivalence des identités et des universalismes

L'Inde traverse une nouvelle fois une crise identitaire, due aux
politiques identitaires des idéologies de droite de la communauté
majoritaire. Avec la montée du Sangh Parivar ou des mouvements
nationalistes hindous et les politiques controversées du
gouvernement nationaliste en place depuis 2014 au niveau central
et étatique, on assiste a une condensation de I'identité indienne en
identité hindoue dans les spheres politiques, sociales, culturelles et
méme religieuses. Les dirigeants de l'organisation de droite,
Rashtriya Swayamsevak Sangh (RSS), n'hésitent pas a soutenir
que toute personne qui vit au « Bharat » est déja un hindou, et qu’il
n'y a pas d’«Ahindus» (non-hindous), mais seulement quatre
types d’hindous — «fiers, réticents, inamicaux, ignorants». Ils
révent de transformer 1'Inde en un « Rashtra hindou » avec I'idéal
d’«une nation, une culture, une religion», ot chaque citoyen
adopte le mode de vie hindou dans le cadre d'une nouvelle
constitution.

Les chrétiens, les musulmans et certains membres des tribus
s’opposent a I'idée de regrouper tout le monde sous '’hindouisme.
Pour eux, il n’est pas seulement un mode de vie, mais une religion.
Les tribus, les chrétiens et les musulmans ont des modes de vie
différents, et ils sont Indiens*. Ils craignent que 'idéologie RSS de
la suprématie de la race et de la religion hindoues puisse méme
conduire a la suppression des autres en tant que citoyens soumis
et de seconde zone.

De nombreux optimistes pensent que le nationalisme politique
hindou, ou Hindutva, ne peut finalement pas détruire le tissu des
communautés indiennes.... en raison de la tolérance a la diversité
propre a I'Inde. Cependant, le dogme suprématiste qui consiste a
fusionner lidentité religieuse de la majorité avec Iidentité
nationale par le biais de la politique électorale conduit lentement a
la polarisation de la société indienne par crainte que les minorités
ne soient privées de leurs ancétres, de leur culture et de leur

4. Lanouvelle identité religieuse est devenue un facteur de définition et de
division, non seulement entre I'Inde et le Pakistan, mais aussi parmi tous
les adeptes de religions d’origine indienne et non indienne.

459



religion. L’idéal traditionnel de tolérance a cédé la place a une
identité «tolérante, mais séparée», parmi les adeptes de
différentes religions®.

Les chrétiens dans le systeme
politique indien

Le christianisme en Inde remonte au premier siecle. L’ancienne
communauté chrétienne du Kerala, connue sous le nom de
chrétiens de Thomas, en référence a l'apdtre, faisait partie
intégrante de I'Inde du Sud. La deuxieme phase du christianisme
indien commence au XVI¢ siecle avec I'arrivée des missionnaires
européens. Alors que de plus en plus de communautés
chrétiennes s’établissent dans toute I'Inde, en commengant
principalement par les régions cotieres, le christianisme commence
a étre considéré comme une religion étrangere, liée a la
colonisation. La troisieme phase de la présence du christianisme
en Inde Cest la période qui a suivi 'indépendance, lorsque les
missionnaires indigenes se sont déplacés dans toute I'Inde et ont
établi des missions. IIs ont commencé un travail éducatif, médical,
caritatif et de développement, ainsi que la proclamation de
I'Evangile et I'établissement de I'Eglise.

L’Eglise apostolique des chrétiens de Thomas

Saint Thomas 1’ Apétre serait arrivé en Inde en 52 apres J.-C. avec
des commercants juifs. Il aurait fondé sept communautés
chrétiennes au Kerala, alors connu sous le nom de cOte de
Malabar. Il existe une tradition ininterrompue et la présence d'une
communauté robuste au Kerala, connue sous le nom de « chrétiens
de Thomas », avec de fortes racines araméennes. Les documents
patristiques et autres documents anciens ainsi que les premiers
voyageurs européens et du Moyen-Orient ont amplement
témoigné de I'existence du christianisme apostolique en Inde.

5. Selon les recherches de Pew, de plus en plus d'Hindous, en particulier
ceux qui ont voté pour le BJP, «ont tendance a considérer que leur
identité religieuse et I'identité nationale indienne sont étroitement liées ».

460



Le christianisme antique en Inde avait une identité unique, décrite
comme « chrétienne dans la foi, orientale (syrienne) dans le culte et
indienne dans la culture». Les Indiens ont embrassé la foi
chrétienne sans sacrifier leur héritage culturel et ont été bien
acceptés par la population. Elle était aussi étroitement lie a
I'Eglise sceur de Perse, en raison du lien apostolique, puisque saint
Thomas est censé avoir fondé les deux Eglises. L'Eglise perse a
envoyé des prélats, par l'intermédiaire desquels les traditions
liturgiques et les prieres syriennes ont été adoptées au moins a
partir du IVe siecle. Les chrétiens de Thomas ont conservé leurs
identités chrétienne, orientale et indienne. Ils ont vécu en parfaite
harmonie avec les autres religions et les autres Eglises. C’est un bel
exemple de communauté chrétienne inculturée, ot s’harmonisent
identité et universalisme.

Christianisme européen et évangélisation de I’Inde

La deuxieme vague de christianisation a commencé au XVI siecle
avec l'arrivée des colonisateurs portugais, espagnols et anglais.
Alors que le christianisme autochtone était limité a la cote de
Malabar, les missionnaires européens ont commencé une activité
missionnaire dans toute l'Inde, et le catholicisme et le
protestantisme, tels qu’ils existaient en Europe a I'époque, ont
commencé a s’enraciner en Inde, en particulier sur les lignes
cotieres. Alors que les missionnaires hispano-portugais ont
répandu le catholicisme de rite romain, les missionnaires anglicans
et allemands ont implanté diverses communautés protestantes
dans plusieurs régions de I'Inde.

L'arrivée des chrétiens européens a également eu un impact
négatif sur les chrétiens autochtones. Trouvant le christianisme
autochtone différent, les missionnaires portugais et espagnols ont
entrepris de le purger des éléments « hérétiques » en remplagant la
hiérarchie par des Européens, en refondant la formation des
prétres, en brilant les livres liturgiques et en introduisant la
liturgie romaine. L’annexion et la romanisation forcées de la
chrétienté malabare se sont faites par les colonisateurs lors du
Synode de Diamper en 1599. Les tensions croissantes ont

461



finalement conduit a la scission des chrétiens de Thomas en 1653
par le serment de la Croix de Koonan.

Le remodelage d'un christianisme vieux de 1500 ans dans 1'habit
romain a conduit a la scission des chrétiens de Thomas en un
groupe qui privilégiait la loyauté envers le pape par rapport aux
pratiques traditionnelles et un autre groupe qui privilégiait la
«voie de Thomas» par rapport a la «voie de Pierre».
Aujourd’hui, les premiers chrétiens de Thomas en Inde
comprennent deux Eglises catholiques et plusieurs Fglises
orthodoxes et jacobites.

Le christianisme dans |'Inde de |’aprés-indépendance

Apres I'Indépendance, les chrétiens indiens ont rapidement pris la
direction d’activités missionnaires de grande envergure.
Cependant, les modes de vie, 'organisation de I’Eglise, les rituels
liturgiques et la musique occidentalisée ont continué, bien que les
chrétiens indiens aient essayé de s’adapter a la religiosité indienne
et aient adopté beaucoup de pratiques indiennes.

Une raison majeure est I'éducation supérieure du clergé dans les
universités européennes et la poursuite du méme systeme de
théologie et de formation dans les séminaires indiens. Bien que les
chrétiens indiens aspirent a paraitre plus indiens, l'inculturation
n‘est pas une caractéristique principale, sauf dans les centres
spécialisés et les ashrams qui ont adopté les idéaux religieux, les
idées théologiques, le style de vie, I'art et I'architecture, la musique
et les rituels indiens dans leur quéte d’étre vraiment indiens et
vraiment chrétiens.

La plupart des chrétiens indiens considerent leur foi et leur
religion comme trés importantes dans la vie et partagent avec les
autres Indiens un sens profond du divin et une vision religieuse
de la vie, caractéristiques communes a tous les Indiens. L'Eglise
fait partie de leur vie sociale, comme une seconde maison pour
beaucoup. Le culte du dimanche, la priere familiale du soir, les
prieres personnelles, le jeline et autre observance ascétique, le don
d’argent a I'Eglise, la lecture de la Bible et les dévotions spéciales

462



comme le chapelet, les neuvaines et les pelerinages marquent leur
cycle de vie. Comme pour le reste des Indiens®, les festivals
chrétiens attirent des foules immenses, des processions, des
fanfares et des feux d’artifice.

Outre plusieurs rituels christianisés adoptés a partir des rituels des
temples, certaines croyances, coutumes, superstitions et
célébrations enracinées dans la religion hindoue se sont également
glissées chez les chrétiens. Au milieu de personnes d’autres
confessions, les chrétiens maintiennent leur identité et leur foi
distinctes tout en vivant en harmonie et en amitié avec tous les
autres, partageant leurs épopées nationales et célébrant des fétes
comme Diwali et Onam. L’identité distinctive des chrétiens
indiens est qu’ils fournissent des services éducatifs, médicaux et
de développement qui profitent principalement aux non-chrétiens.

Démographie des chrétiens indiens

Les chrétiens représentent a peine 2,4 % des 1,3 milliard
d’habitants de I'Inde, soit environ 32 millions de chrétiens, ce qui
n'est rien comparé aux quelque 180 millions de musulmans et
980 millions d’hindous.

Les chrétiens sont géographiquement répartis dans le sud, le nord-
est et les régions cotieres de 1'Inde. Environ la moitié d’entre eux
vivent dans le sud de I'Inde et constituent la religion majoritaire
dans quelques petits Etats du nord-est. Environ 37 % des chrétiens
indiens sont catholiques, appartenant a 3 rites différents, deux
rites orientaux et un rite latin romain, 13 % baptistes, 7 % Eglise de
I'Inde du Nord et 7% Eglise de I'Inde du Sud et 36 % d’autres
dénominations orientales et évangéliques. Il n'y a pas de grande
cohésion entre les différentes dénominations, ce qui rend 1'identité
chrétienne vulnérable.

De plus, 57 % de chrétiens indiens appartiennent aux castes (33 %)
et aux tribus (24 %) considérées comme inférieures. Ils sont

6. Ariana Monique Salazar, «8 key findings about Christians in India »,
https://www.pewresearch.org/fact-tank/2021/07/12/8-key-findings-
about-christians-in-india/, July 12, 2021.

463


https://www.pewresearch.org/fact-tank/2021/07/12/8-key-findings-about-christians-in-india/
https://www.pewresearch.org/fact-tank/2021/07/12/8-key-findings-about-christians-in-india/

victimes de discrimination dans I'Eglise et dans la nation. Avec la
conversion, leurs affiliations religieuses changent, mais les
stigmates liés a leur origine demeurent vivaces. Ils sont obligés de
renoncer a leur droit de réservation dans les établissements
d’enseignement et dans les emplois publics.

C’est la une tache qui salit le christianisme indien que les convertis
Dalits soient toujours discriminés. Cela se traduit par la disparité
perceptible en matiere d’éducation et d’économie, 1'impossibilité
de contracter des mariages mixtes. Jusqu'a récemment, il y avait
dans la communauté peu de prétres et de religieux issus de ces
milieux. En certains endroits, il y a des églises et des cimetieres
séparés, selon les origines.

Cependant, malgré ces difficultés, les Dalits sont désireux
d’embrasser la foi chrétienne pour des raisons spirituelles, comme
I'adhésion a un Dieu libérateur, qui a le pouvoir sur les mauvais
esprits. D’ou l'importance des exorcismes et des prieres de
guérison. Ils recherchent également la guérison physique,
psychologique et spirituelle.

La mission chrétienne dans les conditions
ambivalentes de I’époque

Nous avons noté plus haut que I'Inde religieuse tolérante traverse
lentement une crise d’identité et devient virulente pour des motifs
essentiellement politiques.

Ainsi, depuis les années 1990, les activistes hindous ont pris de
I'ampleur, mettant en avant l'idée que les musulmans et les
chrétiens ne sont pas de vrais Indiens et qu’ils adorent un Dieu
étranger. Onze Etats ont déja mis en place des lois anti-conversion,
affectueusement appelées «loi sur la liberté de religion », sous le
prétexte de protéger la religion hindoue. Ils font également
pression pour qu’une telle loi soit adoptée au niveau national. Bien
qu’il n’existe aucune preuve sur les conversions forcées et que les
données du recensement montrent que la population chrétienne

464



en Inde n'augmente pas, les groupes Hindutva accusent les
chrétiens de conversions massives.

Les lois anti-conversion constituent un grand défi pour l’activité
missionnaire chrétienne. En effet, les groupes hindous marginaux
les utilisent comme une arme pour restreindre la liberté religieuse
des groupes minoritaires et pour entraver des activités chrétiennes
méme innocentes, comme le culte a I'église, les chants de Noél, les
réunions privées, 'aide humanitaire. On persécute les Hindous
qui sont véritablement devenus chrétiens. Christian United Forum
a signalé 486 actes violents contre des chrétiens, en 2021 et 127 en
2022. Notons que les Etats dotés de lois anti-conversion comptent
plus d’incidents de violence contre les chrétiens que tous les autres
Etats réunis.

Etrangement, souvent ces lois autorisent tacitement les
conversions et re-conversions a ’hindouisme, méme par la force
ou l'incitation, en les appelant Ghar Vapasi, ce qui signifie « retour
aux religions de ses ancétres». Une autre arme utilisée par
l'appareil d’Etat contre les chrétiens est le controle strict et la
restriction des fonds étrangers recus par les chrétiens, sous
prétexte qu’ils sont utilisés pour des conversions massives.

Le nationalisme a caractere religieux a donc réussi, dans une
certaine mesure, a dépeindre la mission chrétienne comme une
activité suspecte et antinationale, et a l'inculquer dans l'esprit
d'une partie de la population. Méme les ceuvres éducatives, de
développement et caritatives des chrétiens sont interprétées
comme un programme caché de conversion. Cela a fait de
I'évangélisation ~ une  activitt  laborieuse.  L’approche
institutionnelle de la mission suivie par I'Eglise catholique et la
proclamation directe de la Parole suivie par les chrétiens
protestants et évangéliques sont également touchées par
I'opposition organisée et la propagande du nombre croissant
d’ultra-nationalistes.

Pourtant, malgré ces nombreuses difficultés, les chrétiens de I'Inde

ne se découragent pas. Ils suivent les conseils de Paul a son
disciple Timothée : « Proclame la Parole, interviens a temps et a

465



contretemps, dénonce le mal, fais des reproches, encourage,
toujours avec patience et souci d'instruire » (2 Tm 4, 2).

Tous les chrétiens savent qu’«évanggliser signifie porter la Bonne
Nouvelle dans toutes les couches de l'humanité et, par son
influence, transformer l'humanité de l'intérieur et la rendre
nouvelle »”. Tout cela se réalise par le t¢émoignage communautaire
et personnel de 1'Eglise et des chrétiens, a travers leur service et
leurs souffrances. La mission se poursuit malgré I'opposition et la
persécution.

Universalisation des identités
et identification des universaux

Le pape Frangois décrit « un universalisme autoritaire et abstrait »
qui cherche a éliminer toutes les différences et les traditions
comme «une quéte superficielle d'unité» et une «uniformité
unidimensionnelle » :

Ce faux universalisme finit par priver le monde de ses diverses
couleurs, de sa beauté et, finalement, de son humanité. (...) la
famille humaine doit apprendre a vivre ensemble dans 'harmonie
et la paix, sans que nous ayons tous a étre identiques®.

En philosophie, la relation entre identité et universalisme constitue
le probleme le plus ancien et le plus difficile, celui de 'un et du
multiple. L'un est un et le multiple est multiple par la raison
meéme des identités. L'universel est un point de référence ultérieur
fondé sur des identités religieuses, culturelles, sociales ou
politiques. L’accentuation excessive de 'altérité conduit au chaos,
tandis que l'absolutisation de 1'unicité conduit au totalitarisme.
L’universalisme n’est possible que lorsque les identités sont
maintenues dans une tension dynamique. En d’autres termes,
I'universalisme est I'unicité dans la multiplicité.

7. Evangelii Nuntiandi, 18.
8. Pape Francois, Fratelli Tutti, 100.

466



L'histoire est également marquée par la dynamique et la tension
entre particularisme et universalité’. Tous les événements
historiques sont particuliers et les différents particuliers existant en
tension dialectique créent 'universel parce que le particulier est
enraciné dans l'universel et que 'universel se manifeste dans le
particulier. Cela permet a différents moments de I'histoire de co-
exister, créant des espaces communs la ou ils se chevauchent,
indiquant que les personnes d’'une méme nation peuvent partager
des histoires différentes en fonction de leurs identités.

Dans le contexte indien, 'hindouisme ne peut étre universalisé,
car le tissu indien est composé de toutes les religions, cultures,
diversités de langues, coutumes et traditions. L’indianité est une
idée partagée par la plupart des Indiens, sans pour autant perdre
leurs identités religieuses, culturelles et sociales particulieres. C’est
pourquoi la monopolisation de I'indianité par le groupe Hindutva
est injustifiée et contre-productive pour l'identité nationale elle-
meéme.

Dans la nature elle-méme, la durabilité de I'écosysteme naturel
dépend de la diversité des especes qui y vivent, car la concurrence
intra-spécifique pour les mémes ressources est souvent plus
violente que la concurrence inter-spécifique, qui est
complémentaire. La diversité accroit la durabilité.

Méme dans les écosystemes humains, I'histoire enseigne que les
sociétés diversifiées prosperent mieux que les sociétés totalitaires.
Lorsque les identités sont respectées et encouragées, les individus
et les groupes contribuent davantage au bien commun. Par
conséquent, un universalisme allant au-dela des lois et des accords
communs fonctionnels n’est pas propice a une société pacifique et
harmonieuse.

9. Cf. Nathan Rotenstreich, “Universalism and particularism in
history”, The Review of Metaphysics, 37, No. 1 (1983), 21-36.

467



Pour une culture de larencontre

La dynamique de lI'identité et de I'universalisme dans une société
multireligieuse, multiculturelle et multiethnique comme I'Inde, est
celle des identités religieuses qui s’auto-ségregent et vacillent entre
« tolérance et ségrégation », dans un effort apparent de coexistence
pacifique. La dynamique des identités et de 'universalisme est
puissante pour engendrer amitié et animosité, création et
destruction. Les identités supposées et attribuées ont fait des
ravages en Inde lors de la partition, et aujourd’hui la politisation
des identités religieuses a généré une haine et une violence
religieuses dépassant la violence basée sur les castes et méme la
violence criminelle dans la nation. L'unité dans la diversité est la
beauté de l'Inde et donc leffort actuel de la majorité pour
homogénéiser la société est dangereux pour l'identité indienne en
tant que nation tolérante et pacifique.

Le christianisme en Inde était et est véritablement indien. Les
chrétiens indiens sont non seulement désireux de s’adapter aux
pratiques culturelles et religieuses indiennes, mais ils sont
également moins susceptibles de se séparer des personnes
d’autres religions ou cultures, malgré la haine et la persécution
dont elles font 'objet. L'Eglise a de I'estime pour les adeptes de
toutes les autres religions et «a une haute considération pour leur
maniere de vivre et de se conduire, leurs préceptes et leurs
doctrines », mais, comme le dit le Pape Frangois, les chrétiens sont
convaincus qu’ils ne peuvent pas laisser «la musique de
I'Evangile cesser de résonner dans les cceurs, les foyers et la sphere
publique, car la source de la dignité humaine et de la fraternité est
dans I'Evangile de Jésus Christ »1.

Les chrétiens de I'Inde maintiennent leur identité et leur foi tout en
vivant dans I'’harmonie et I'amitié avec tous les autres, car, comme
I'exprime magnifiquement le Pape Frangois: «I’isolement et le
repli sur ses propres intéréts ne sont jamais le moyen de restaurer
I'espoir et d’apporter un renouveau »!'. C’est dans cet esprit que

10. Pape Francois, Fratelli tutti, 277.
11. Pape Frangois, Fratelli tutti, 30.

468



les chrétiens continuent a rendre des services éducatifs, médicaux
et sociaux dont bénéficient la plupart des non-chrétiens,
notamment les pauvres et les marginaux, en Inde.

Les figures chrétiennes représentatives comme Mere Teresa de
Calcutta, Graham Steins d’Orissa, les chrétiens tribaux de
Kandhamal, Sr Rani Maria d'Indore et le Pere Stan Samy étaient
plus indiens dans leur style de vie, leur attitude et leur amour
pour la nation et son peuple, que la plupart des nationalistes
autoproclamés. Ce ne sont la que quelques exemples parmi les
centaines de missionnaires chrétiens qui rendent des services
désintéressés aux Indiens. Les chrétiens croient que tous les étres
humains appartiennent a une seule famille humaine et que, par
conséquent, ce dont 1I'Inde a besoin aujourd’hui, c’est d'une
«culture de la rencontre, de I'engagement et de la proximité »2
pour transformer 'humanité de l'intérieur par la puissance de
I'Evangile.

Joseph Scaria Palakeel

12. Pape Frangois, Fratelli tutti, 30.
469



Religions traditionnelles africaines
dans leurs rapports a Puniversel

Pierre Diarra

Docteur en théologie et en anthropologie religieuse, Pierre Diarra est
responsable en France de I’Union Pontificale Missionnaire. Il enseigne au
Theologicum de Plnstitut Catholique de Paris et est consulteur du Conseil
Pontifical pour le dialogue interreligieux. Il est également membre du Conseil de
rédaction de la revue Spiritus.

continent essaient de prendre le temps de vivre, de discerner et

de prier! IlIs inventent des solutions pour résoudre les
nombreux problemes d’éducation, de pouvoir et de gestion de la vie
commune en s'appuyant souvent sur des valeurs religieuses. Les
religions traditionnelles africaines (RTA) se réferent aux ancétres et a
leur médiation, d'ou la pertinence d'un autre nom: religions des
ancétres. chrétiens, musulmans et divers autres croyants africains
vivent enracinés dans le terreau culturel et spirituel que constituent
les RTA (Africae munus, 92). Quels rapports a I'universel peut-on établir
avec cette tradition religieuse ?

E n Afrique, les mutations vont vite, méme si les habitants de ce

Pour le concile Vatican II, 'Eglise catholique «exhorte donc ses fils
pour que, avec prudence et charité, par le dialogue et par la
collaboration avec les adeptes d’autres religions, et tout en témoignant
de la foi et de la vie chrétiennes, ils reconnaissent, préservent et

470



fassent progresser les valeurs spirituelles, morales et socio-culturelles
qui se trouvent en eux » (Nostra aetate, 2). L'ouverture a I'universel des
RTA peut étre percue au niveau des valeurs spirituelles. De facon
générale, notons 'hospitalité des Africains et 'acceptation de faire
leur autocritique des lors qu’ils entrent en contact avec les autres et de
dialoguer avec eux. Qu’en est-il des adeptes des RTA ou religions des
anceétres ?

Les adeptes des RTA nous situent d’emblée en Afrique au cceur des
familles et des peuples africains. Les ancétres et les pratiques rituelles
sont rarement les mémes d'un village a un autre, d'un peuple a un
autre. Il ne saurait donc étre question d'universalisme, sans quelques
précisions, d’autant plus que d'un peuple a un autre les différences
sont souvent importantes. Parfois, le chercheur peut observer des
variantes voire des divergences d'une famille a une autre au sein du
méme peuple. Et pourtant, il est possible d’établir des rapports entre
RTA et universalisme méme si la quéte d’identité dans certaines
régions d’Afrique semble fouler au pied diverses valeurs des RTA.
Ainsi, la «montée du tribalisme », avec comme conséquences des
injustices et diverses formes de violence!, pousse les croyants a
s’interroger sur I'apport des RTA, fond commun des croyants africains
ouvert a des valeurs universelles. Comment vivre sous le regard de
Dieu, sans exclure les autres, ceux qui ne sont pas membres de la
famille, de la communauté ou du peuple ? Sans doute faut-il décliner
au pluriel le sens des mots identité et universalisme pour chercher les
réponses aux questions posées.

Apres avoir fait apparaitre des valeurs liées aux RTA comme valeurs
universelles (I), nous verrons l'importance pour les adeptes de
l'efficacité des rites ou la fécondité des pratiques et comment ils
orientent vers l'universel (II), en ce sens que les valeurs des RTA
peuvent étre comprises par divers croyants et les séduire. Les adeptes
des RTA critiquent I'incohérence entre le discours religieux et les

1. Jean-Pierre Bwalwel et Jean-Baptiste Malenge (dir.), Mission universelle et
tribalité, Kinshasa, Baobab, 2020, 13.

471



pratiques sociales (II). Ils dénoncent la quéte d’identités parfois
meurtrieres, car il s’agit avant tout, pour bon nombre d’entre eux,
d’enraciner leurs pratiques dans des traditions ancestrales qui
respectent la vie. L'hospitalité, le respect et la défense de la vie
d’autrui ne sont-ils pas le fondement des valeurs universelles?
L’incohérence entre valeurs religieuses et pratiques sociales explique
en grande partie les dérives totalitaires, les violences politiques et
économiques, mais aussi la résurgence de violences et d’actes racistes.
La lutte contre ces dérives n’est-elle pas une valeur universelle ?

Valeurs liées aux RTA, valeurs universelles ?

Les adeptes des religions des ancétres essaient de vivre de valeurs
positives spécifiques et de valeurs ouvertes sur le monde, appelons-
les valeurs universelles. Parmi les premieres, citons la croyance en un
Etre Supréme, Eternel, Créateur, Providence et juste Juge. Ces valeurs
positives sont considérées, par les chrétiens, comme une préparation
évangélique, car elles comprennent de précieuses semences du Verbe, qui
aident un grand nombre de personnes a «s’ouvrir a la plénitude de la
Révélation en Jésus Christ a travers la proclamation de 1'Evangile »
(Ecclesia in Africa, 67).

Ce qui est spécifique aux adeptes des RTA, c'est la relation qu’ils
entretiennent avec Dieu, mais aussi avec leurs semblables, qu’ils
soient africains ou non, du méme peuple qu’eux ou non. Ce qui est
grave, ce sont moins les noms et attributs donnés a Dieu, que ce qu’ils
provoquent dans les relations interpersonnelles. Quel doit étre le
comportement de 1'étre humain face a ses semblables quand il dit, par
exemple, que Dieu est Providence et juste Juge ? Quand un adepte des
RTA affirme que Dieu est le Créateur de tout et de tous, quelles
relations doit-il entretenir avec les autres, qu’ils soient adeptes des
RTA ou non ? Celles et ceux qui croient que Dieu est le créateur de tous
et de tout devraient éviter, lors des rencontres, tout langage
irrespectueux sur les autres. Pour les chrétiens, le sang versé du Christ

472



devient, par le baptéme, le principe et le lien d"une nouvelle fraternité.
Celle-ci est a 'opposé de la division, du tribalisme, du racisme, de
I'ethnocentrisme (cf. Ga3, 26-28). L’Eucharistie est la force qui
rassemble les enfants de Dieu dispersés et les maintient dans la
communion, celle qui est propre aux fils de Dieu, aux membres de la
Famille de Dieu (Africae munus, 41). Cette Famille est ouverte a tous et,
dans les traditions africaines, le role de la famille est universellement
considéré comme fondamental, d’'ou I'importance de la vénération
des ancétres. Ouverts a ce sens de la famille, a I'amour et au respect de
la vie, les adeptes des RTA veulent rester en communication et en
communion avec leurs ancétres (Ecclesia in Africa, 42-43) et soutenir les
valeurs liées a la famille. Ces valeurs sont universellement reconnues,
malgré les risques d’exclusion qui peuvent provenir de diverses
compréhensions de la famille et de la fraternité.

D’une part, le croyant n’établit pas toujours de lien entre ce qu'il croit
que son Dieu est et les rites qu’il célebre, et d’autre part, le
comportement qu’il doit avoir dans sa vie en société. Méme s'il faisait
le lien, il n’est pas stir qu'il ait les comportements qui s'imposent a lui.
S'il dit, par exemple, que son Dieu est bon et juste, ne doit-il pas aussi
étre bon et juste ? Si I'adepte des RTA pense que le Dieu auquel il croit
est le créateur de tout et de tous, il doit, par respect pour Dieu, avoir
de bonnes relations avec tout ce que Dieu a créé et en particulier avec
tous les étres humains. Est-ce la qu’il faut chercher les raisons
théologiques de I'hospitalité chere aux adeptes des RTA et leur respect
de la nature et de I'ordre cosmique ? Sans doute, a condition que cette
hospitalité et ce respect de la nature ne se limitent pas a la région de
I'adepte.

Le risque est toujours grand pour le croyant de n’aimer que ses
proches et les personnes qui croient comme lui? et, finalement, de
n’accueillir qu’eux. Si les adeptes des RTA considerent que leur Dieu

2. Amadou Hampaté B3, Vie et enseignement de Tierno Bokar, Paris, Seuil, 1980,
142 et 158; voir Pierre Diarra, Gratuité fraternelle au ceeur du dialogue, Paris,
Karthala, 2021, 329.

473



est bon, pensent-ils qu’il I'est également pour tous les étres humains ?
Si ce Dieu n’a pas la méme attention pour tous ou n’est pas le méme
pour tous, qu’en est-il du Dieu ou des «dieux» des autres ? Doit-on
parler d'un Dieu universel qui invite a travailler pour des «valeurs
universelles » ? Sans doute.

Les adeptes des RTA disent croire en un Dieu unique, mais qui est-il
d'un peuple africain a un autre? Qui est-il pour les chrétiens, les
musulmans, les juifs et les autres croyants qui croient que Dieu est
unique? Les adeptes des RTA peuvent-ils avoir une perspective
universaliste, si I'entretien de bonnes relations avec leurs ancétres
constitue leur principale préoccupation ?

Notons que lindifférence religieuse et l'incroyance ne sont pas
absentes en Afrique, comme Eloi Messi Metogo I'a mis en relief, en
partant des expériences du Congo, du Mali et du Bénin.> Une quéte
d’une authenticité africaine empéche certains Africains, y compris les
adeptes des RTA, de s’ouvrir a ce qui se fait de bon ailleurs, d’ou la
pertinence du titre de I'ouvrage d’Achille Mbembe : Afriques indociles.*
Les Africains manifestent également leur indocilit¢ quand ils
critiquent ce qui vient d’ailleurs et cela peut étre per¢u comme une
vertu, car tout ce qui vient d’ailleurs n’est pas forcément bon.

Dans la méme logique, certains Africains sont réticents a critiquer
leurs traditions et leurs manieres de vivre, notamment en matiére de
justice et de respect de la vie d’autrui. D’autres préferent accuser le
colonisateur ou les chrétiens pour masquer leur incapacité ou leur
refus de s’engager pour respecter les droits humains et améliorer les
conditions de vie du plus grand nombre. Et pourtant, les adeptes des
RTA pronent une justice, un respect de la vie et méme une solidarité
valorisée lors de diverses initiations.

3. Eloi Messi Metogo, Dieu peut-il mourir en Afrique ?, Paris-Yaoundé, Karthala-
UCAC, 1997.
4.  Achille Mbembe, Afriques indociles, Paris, Karthala, 1988.

474



Mais quand il s’agit d’organiser le vivre-ensemble, les difficultés
semblent insurmontables, car il n’est pas facile d’étre juste, d'instaurer
la tolérance et l'acceptation des autres avec leurs différences, en
travaillant pour la communion.> Lors du premier synode spécial pour
I'’Afrique (Ecclesia in Africa, 114), la justice et la charité ont retenu
l'attention des peres synodaux. Avec la deuxieme assemblée spéciale
pour I'Afrique du synode des évéques (4-25 octobre 2009), il fallait
poser les bases pour « construire une Afrique réconciliée, par les voies
de la vérité et de la justice, de 'amour et de la paix (cf. Ps 85, 11)»
(Africae munus, 2).

Puisque les femmes et les hommes portent en eux I'image de Dieu® et
sont appelés a faire partie de la méme famille rachetée par le sang du
Christ, un acces juste aux ressources de la terre que Dieu a mises a la
disposition de tous doit étre garanti a chacune, a chacun. Si ce n’est
pas le cas, il serait trop facile d’accuser les seuls adeptes des RTA. Il est
possible, en effet, d’observer 1'égoisme humain chez tous les croyants
africains, les chrétiens y compris, quels que soient les gouvernements
qui dirigent les pays africains.

Entre reconnaissance universelle
et fécondité ou « efficacité »

Les différentes compréhensions que divers croyants ont de Dieu
peuvent étre confrontées, au cceur d’un dialogue, pour leur permettre
de tendre vers le « vrai visage de Dieu », en critiquant les manieres de
parler de Dieu et de tisser des relations avec lui. Ce dialogue favorise
les bonnes relations entre les étres humains. Il est entendu que
I'expression «bien se comporter face a autrui » devra étre précisée lors

5. Paulin Poucouta, Gaston Ogui et Pierre Diarra (éd.), Les défis du vivre ensemble
au XX siecle, Paris, Karthala, 2016, 8-9 ; voir Pierre Diarra, « Postface : mission
universelle au-dela des différences », Jean-Pierre Bwalwel et Jean-Baptiste
Malenge (dir.), Mission universelle et tribalité, Kinshasa, Baobab, 2020, 269-303,
en particulier 275-280.

6. Gnl, 27; Ep1, 1-14; 2, 47; Rm 8, 28-30 Commission biblique pontificale,
Quest-ce que I’'Homme ?, Paris, Cerf, 2020, 420.

475



des rencontres entre croyants, étant donné que ce qui est « bien » pour
certains peut ne pas I'étre pour d’autres, d’ou I'importance de mettre
en relief les valeurs religieuses et morales, notamment celles que
défendent les adeptes des RTA.

Il s’agit d’abord du respect de la vie d’autrui. Les adeptes des RTA sont
souvent étonnés quand ils apprennent que certains croyants tuent
leurs semblables, en prétextant qu’ils ne croient pas ou ne prient pas
comme eux. IlIs sont stupéfaits d’entendre qu'un croyant puisse tuer au
nom de Dieu ou de la conception qu’il en a. En manifestant une grande
tolérance pour les croyances des autres, les adeptes des RTA invitent les
croyants a faire preuve d’ouverture et de tolérance pour accepter la
liberté religieuse de tout étre humain. Il s’agit la d'une valeur
mondialement appréciée. Pensons a certains intégristes musulmans,
mais aussi a certains chrétiens du Moyen-Age ou des périodes
sombres ou catholiques et protestants se sont combattus a mort en
Europe. Certains conflits ont été transportés de I'Europe dans divers
pays au cours de I'évangélisation au XIX® et au XX¢ siecle.

Aujourd’hui encore, certains croyants peuvent avoir une tendance
agressive en proposant leurs croyances a leurs contemporains, en
respectant peu la liberté de ces derniers. La liberté religieuse n’est-elle
pas la condition et la garantie de toutes les libertés ? La tolérance et le
respect des croyances d’autrui dont font preuve les adeptes des RTA
sont une invitation a respecter les croyances d’autrui. Ici, les adeptes
des RTA rejoignent Jean-Paul II : « L'Eglise propose, elle n’impose rien.
Elle respecte les personnes et les cultures, et elle s’arréte devant I'autel
de la conscience » (Redemptoris missio, 39).

Mettons ensuite en relief la question du prosélytisme. Les adeptes des
RTA ne font pas de prosélytisme et ne partent pas en mission. Pour le
pape Francgois, le chrétien ne doit pas emprunter le chemin du
prosélytisme, mais celui du dialogue comme le souligne le concile
Vatican II (Nostra aetate, 2). Les croyants sont invités a chercher Dieu
ensemble, a tendre vers le Bien et la Vérité, en ouvrant des chemins
d’amour, de convivialité et de paix, valeurs cheres aux adeptes des

476



RTA. Cela ne signifie pas que tout est parfait chez les adeptes des RTA,
mais qu’il est urgent que les croyants privilégient I'écoute et le service
des autres le plus gratuitement possible (Mt 10, 8; Fratelli tutti, 140).
«Le vrai amour, articulé au dialogue et a 'annonce, est humble et
doux, sans arrogance et sans suffisance.” » L'Eglise ne grandit pas par
prosélytisme, mais « par attraction » (Evangelii gaudium, 14).

Les adeptes des RTA ne supportent pas ce qu’ils considerent comme
une hypocrisie voire un mensonge ou, en tout cas, une incohérence
entre les discours et les actes. Ils sont souvent scandalisés par les
conflits qui opposent les chrétiens. Les croyants qui parlent d'un
Dieu-Amour sans manifester d’amour envers leurs sceurs et freres
humains dévalorisent leurs religions et leur Dieu, méme si leur
nombre est réduit. A la suite de leur Dieu-Amour, les chrétiens sont
invités a aimer (Jn 13, 35), mais le font-ils ? L’amour n’est-il pas une
valeur universelle ?

Les cinq grands commandements de I’humanité, selon Hans Kiing,
que l'on retrouve dans les religions sont bien présents dans les RTA. Il
s’agit de : « 1) ne pas tuer; 2) ne pas mentir; 3) ne pas voler; 4) ne pas
se livrer a la fornication; 5) respecter ses parents et aimer ses
enfants.®» Ces commandements sont trés généraux, mais que de
choses changeraient si le troisieme commandement, par exemple, était
respecté. Une lutte acharnée contre le fléau de la corruption et des
détournements de biens publics pourrait étre menée sans hypocrisie.

Ce qui est universel et que les adeptes des RTA essaient de valoriser,
c'est le lien entre discours religieux et pratiques sociales. Qu’en est-il
des personnes engagées en politique et dans I'économie et qui se
disent croyantes ? Rien ne sert d’élaborer de beaux discours ou d’avoir
de bons principes, religieux et autres, s’ils ne sont pas mis en pratique.

7. Pierre Diarra, «L'Eglise grandit par attraction et non par prosélytisme »,
Perspectives missionnaires, 82, 2021, 46-51 ; en particulier, 51.

8. Hans Kiing, Projet d'éthique planétaire. La paix mondiale par la paix entre les
religions, Paris, Seuil, 1991, 100.

477



Que de choses changeraient, si les discours sur la liberté, la solidarité
et la lutte contre I'injustice et la pauvreté étaient mis en pratique !

Les adeptes des RTA demandent moins de croire que de participer a
des rites religieux et a des actions sociales. Que de choses
changeraient si, par exemple, la «regle d’or » était mise en pratique :
«Ce que tu ne désires pas toi-méme, ne le fais pas aux autres» ou
encore « Ne fais pas aux autres ce que tu ne veux pas qu'’ils te fassent »
et, autrement dit, «tout ce que vous voulez que les hommes fassent
pour vous, faites-le vous-mémes pour eux » (Mt 7, 12; Lc 6, 31)°.

Les adeptes des RTA nous invitent a revenir, non a des principes
parfois tellement complexes qu’ils apparaissent comme des tentatives
de refuser I'amour et la justice, mais a une morale et une éthique
simples et pratiques, ou 'autre est au coeur des préoccupations.

En mettant I'accent sur ce que les ancétres prescrivent, les adeptes des
RTA semblent vouloir « dédouaner» Dieu de toutes les accusations
que l'on porte contre lui, en donnant la possibilité de critiquer ce que
I'on prétend que Dieu dit. Que d’injustices et d’aliénations imposées
aux humains au nom de Dieu !

En mettant I'accent sur ['expérience humaine du divin, les adeptes des
RTA engagent intensément la responsabilit¢ du croyant, méme si
certains d’entre eux cedent facilement au fatalisme, en expliquant que
I'on ne peut rien contre le sort, la volonté des ancétres ou celle de
Dieu. Apres avoir créé le monde, Dieu ne l'a-t-il pas laissé entre les
mains de ses créatures? Nest-il pas parti comme divers mythes
tentent de l'expliquer!?, comme pour donner toute la place a 'homme
et le rendre responsable de sa planete et de I'avenir des sociétés ?

9. HansKiing, Projet d'éthique planétaire, 103.

10. Pierre Diarra, «Dieu, a partir de quatre mythes de la "retraite de Dieu" »,
Gaston Ogui Cossi, Christiane Baka, Pierre Diarra et Paulin Poucouta (dir.),
De qui Dieu est-il le nom ? Penser le divin, Paris, Karthala, 2021, 385-396.

478



Incohérence entre discours religieux
et pratiques sociales

Ceux qui pratiquent la sorcellerie maléfique sont souvent reliés, a tort
ou a raison, aux RTA. La sorcellerie, un systeme vieux comme le
monde, comporte un versant maléfique et un versant bénéfique que
I'on pourrait appeler contre-sorcellerie, une sorte de stratégie que les
hommes se donnent pour gérer la menace permanente du pouvoir de
nuire des autres. Quand les institutions, comme la Justice et la
palabre!!, montrent leur relative incapacité a régler les conflits par les
moyens légaux, que fait-on? Quand le dialogue semble insuffisant
pour résoudre les problemes relationnels et relever les défis du vivre-
ensemble, il devient tres tentant de recourir a la sorcellerie (Africae
munus, 93). L'« autre »'? est alors posé comme question : allons-nous
vers les autres pour nous en servir ou pour les servir ?

En fait, la peur des autres et de leur puissance de nuisance n’est ni
propre aux Africains ni 'apanage des adeptes des RTA. Le refus de la
vérité, méme quand elle semble évidente, et le désir d’aller chercher
«la vérité » ailleurs en soupconnant toujours quelques forces du mal
et méme le complotisme!® peuvent apparaitre partout dans le monde.
Il suffit de penser aux diverses idées qui ont circulé sur le vaccin anti-
covid-19 ou sur la guerre en Ukraine. Pourrait-on parler
d’universalisme en ce qui concerne la reconnaissance de la présence
des forces du mal dans nos sociétés? Oui, sans doute, méme si les
adeptes des RTA seraient plus prompts a I'admettre. Mais quel crédit
accordons-nous a la science et quelle place donnons-nous a
lirrationnel ? L’autre peut faire peur, m’induire en erreur, mais il peut
aussi m’aider a tendre vers la vérité.

11. Eric de Rosny (dir.), Justice et Sorcellerie, Paris-Yaoundé, Karthala-Presses de
I'UCAC, 2006.

12. Paulin Poucouta, Gaston Ogui et Pierre Diarra (éd.), Les défis du vivre-ensemble
au XX siecle, Paris, Karthala, 7.

13. Jean-Pierre Dozon, La vérité est ailleurs. Complots et sorcellerie, Paris,
Ed. Fondation Maison des sciences de 'homme, 2017, 30-31.

479



Les peurs créent des liens de sujétion paralysants, des dépendances
serviles, constituant un réel vivier dont se nourrissent diverses formes
de corruption. Assoiffés de bien-étre ou soucieux de protection contre
les esprits mauvais ou les puissants de ce monde, les paysans comme
les citadins!* recourent parfois a des pratiques qui sont en désaccord
avec la morale chrétienne et celle des RTA. Les prieres de délivrance?®
ne suffisent pas pour résoudre le probleme si une véritable formation
n’y est pas associée.

Percue ou non comme un probleme, la «double appartenance », au
christianisme et aux RTA, est un défi a relever. C’est également un défi
partout ou les chrétiens sont tentés par d’autres pratiques religieuses.
Pourquoi le croyant sent-il le besoin d’aller «goliter» aux fruits
d’autres pratiques religieuses sans abandonner pour autant ses
propres pratiques ? En critiquant les pratiques des adeptes des RTA et
des chrétiens, les croyants ouvrent des perspectives universalistes. En
effet, 'accueil de l'autre et 'hospitalité, reliés aux adeptes des RTA,
doivent interroger les croyants. Il est envisageable pour tout croyant
de changer de religion, parce qu’il espere trouver un épanouissement
plus grand dans la nouvelle; mais ce qui est aussi exigeant, c’est
d’accepter, au contact des autres, de critiquer ses propres conceptions
théologiques et morales pour leur donner une dimension plus
universelle.

Il est important d’accepter quelques criteres nécessaires pour préciser
ce qu'il faut entendre par certains mots comme amour et justice, paix
et réconciliation, amitié et fraternité. Quel croyant refuserait-il ces
valeurs ? Les adeptes des RTA, comme les autres croyants, ne peuvent
limiter leur amour et I'application des autres valeurs aux membres de

14. Pierre Diarra, Gaston Ogui Cossi et Paulin Poucouta (dir.), Penser la ville
africaine de demain dans le contexte de la mondialisation, Paris, Karthala, en
particulier la question des influences, des dépendances et de la circulation de
l'argent; voir Eloi Diarra, « Au cceur de la ville africaine : I'argent et I'impot »,
169-176.

15. Meinrad Pierre Hebga, Sorcellerie et Priére de délivrance, Paris, Présence
Africaine, 1982, 145-159 et 200.

480



leurs familles, communautés ou peuples. Afin de tendre vers une
éducation ouverte aux valeurs de I'humanité, les adeptes des RTA
proposent diverses initiations, pour tenter de rectifier 'éducation
recue au sein des familles. Tout étre humain ne mérite-t-il pas d’étre
accueilli et que 'on défende sa vie ? C’est ensemble que les humains
précisent ce qui est bien et qui est mal, ce qui est humain et ce qui en
éloigne.

Quand les croyants acceptent de s’interroger

A partir de la réflexion sur les RTA, trois défis universels sont lancés a
I'humanité entiere. Le premier défi est écologique; il concerne
I'équilibre dans la nature, la société et 'univers. Il s’agit surtout
d’entretenir des relations pacifiées avec l'environnement et, dans la
logique des RTA, avec la terre, les animaux, les étres visibles et
invisibles.

La bonne articulation entre le rdle du divin et la responsabilité
humaine constitue le deuxieme défi. Quel que soit le rdle qu’il donne
au créateur, le croyant doit s’interroger pour savoir comment tendre
avec les autres croyants vers la vérité et trouver des compromis pour
dialoguer et agir avec eux, en s’appuyant sur la tolérance, chere aux
adeptes des RTA, et sur une certaine liberté religieuse. Pour vivre
ensemble, le dialogue permet de mettre en commun des idées venues
d’horizons divers, des religions, mais aussi des sciences humaines qui
privilégient l'observation, I'expérimentation, l'analyse et Ila
vérification.

Le troisieme défi concerne la responsabilité, le rapport au fatalisme
qu’il faut bien articuler a la confiance et a la méfiance, la question
pertinente étant celle-ci: qui est responsable de quoi ? Le nombre des
médiateurs ou intermédiaires des RTA est-il I'expression de leur
incompétence ou le signe d'une irresponsabilité des croyants face aux
difficultés de la vie ?

481



Les mémes questions se posent face aux nouveaux mouvements
religieux quand un croyant accumule les pratiques de différentes
traditions religieuses. La question du discernement est donc posée
face aux diverses propositions religieuses. Les autres sont des
intermédiaires pour chercher Dieu, discerner et prendre de bonnes
décisions, mais aussi pour assumer ses responsabilités en se laissant
bousculer par des valeurs spirituelles dans divers domaines de la
vie®®,

Pierre Diarra

Abonnements 2023

Nous invitons nos lecteurs a renouveler leur abonnement pour
2023. Le prix reste inchangé par rapport a I'année 2022 : 45 €
Pour la zone 1 et 35 € pour la zone 2. o

| est nécessaire que toute correspondance indique le numéro
d’abonné (de 1000 a 4500 pour les abonnés, de 5000 a 5999
pour les intermédiaires).

Veuillez ne pas envoyer de chéque bancaire de I’étranger
gsauf chéque payable directement auprés d'une banque
rancaise en vertu dun accord particulier). Un virement
international occasionne moins de frais. Voici les codes
nécessaires.

IBAN : FR 18 2004 1000 0116 5071 OF02 053
BIC : PSSTFRPPPAR
Au nom de : Association de larevue Spiritus

16. Voir la priere des évéques du Mali a I'occasion de la CAN de football : Pierre
Diarra, «La priere en Afrique noire », Michel Meslin (dir.), Quand les hommes
parlent aux dieux, Paris, Bayard, 2003, 54-828, surtout 824-825.

482



\Y/ aria

Réforme de la curie : incidences
ecclésiologiques et missiologiques

Gilles Routhier

Prétre et théologien québecois, Gilles Routhier travaille la missiologie, la
mariologie, la catéchése et Pecclésiologie. Professeur honoraire et ancien
doyen de la Faculté de Théologie de PUniversité Laval, il est
actuellement supérieur général du Séminaire de Québec.

largement joué sur la question de la réforme du gouvernement

central de I'Eglise catholique, qui avait été¢ mise a mal sous le
pontificat de Benoit XVI, mais dont les dysfonctionnements étaient
déja avérés a la fin du pontificat de Jean-Paul Il. On sera mieux a
meéme, dans quelques années, lorsque nous aurons plus de distance,
de voir si, au final, la réforme du Synode des évéques et le Synode sur
la synodalité n’ont pas été plus déterminants dans cette réforme que
la réforme de la curie elle-méme.

l e dernier conclave qui a élu Jorge Bergolio comme pape s’est

Quoi quil en soit, la Constitution apostolique réformant la curie
romaine, Predicate evangelium (mars 2022) est venue plus tardivement
que celle réformant le Synode des évéques (Episcopalis communio,
septembre 2018). Manifestement, la réforme de la curie — qui a mis

483



neuf ans avant d’aboutir — a été un processus laborieux, a suivi des
voies sinueuses et a fait 'objet de résistances et de pressions. On peut
méme se demander si la curie est réformable.

Laréforme de la curie : de Jean XXIIl a Francgois

A mon sens, la curie, instrument de gouvernement essentiel, constitue
une des maladies de I'Eglise catholique et est un des verrous qui
empéche toute réforme en profondeur de son gouvernement. Tous les
derniers papes en ont fait les frais. Pour contourner la curie, apres de
premieres réformes!, Jean XXIII convoque un concile. Si, dans le
fonctionnement habituel, I'urbs (la ville) dirige l'orbis (le monde) a
travers le gouvernement de la curie, au concile, 'orbis envahit 1'urbs.
Ce qui a pour effet de la menotter.

Son successeur, Paul VI, qui avait longuement séjourné a la curie
avant de devenir tardivement archevéque de Milan, a cru pouvoir la
réformer. Sa réforme a été de loin la plus importante. Des la fin du
concile, il annonce la réforme de la Congrégation du Saint-Office?. Elle
consiste en la création de plusieurs nouveaux organismes® avant de

1. En plus de pourvoir aux fonctions vacantes — Pie XII avait choisi de
gouverner sans secrétaire d’Etat et avait pris l'habitude, au cours des
dernieres années de son pontificat, de ne pas remplacer les dirigeants
disparus. Jean XXIII réintroduit les audiences di Tabella suspendues depuis
1953, et la coutume de réunir les chefs des divers dicastéres, en vue d'une
concertation de I'activité des divers organes administratifs. De plus, le 5 mai
1960, il crée dans la curie un nouvel organisme, le Secrétariat pour I'Unité des
chrétiens.

2. Voir le Motu Proprio Integrae Servandae, Acta Apostolicae Sedis 57, 1965,
952-955. Trad. frangaise dans La Documentation catholique, 2 janvier 1966, 82-
84.

3. Je pense en particulier au Secrétariat pour le dialogue avec les non-chrétiens
(annoncé le 12 septembre 1963, mais créé par le bref Progrediente Concilio le
19mai 1964), le Secrétariat pour les non croyants (9avril 1965), la
Commission Justice et Paix (6janvier 1967), le Conseil pontifical des laics
(6janvier 1967). C'est au moins ainsi qu'il est désigné (Consiglio dei laici)
dans la lettre apostolique en forme de motu proprio Catholicam christi
Ecclesiam qui le créait. Ce conseil se voulait notamment un lieu oti, «dans la

484



prendre la forme d'une réforme d’ensemble, présentée dans la
constitution apostolique Regimini Ecclesiae universae (aotit 1967). Celle-
ci coordonne les différents organismes curiaux, les réorganise et en
précise les compétences, les procédures et les méthodes de travail. Le
concile en est le fondement et I'inspiration*. Ce faisant, Paul VI exauce
le veeu des Peres conciliaires qui avaient souhaité que « ces Dicasteres,
[...], soient soumis a une nouvelle organisation plus en rapport avec
les besoins des temps, des pays et des Rites, notamment en ce qui
concerne leur nombre, leur nom, leur compétence, leurs méthodes
propres de travail et la coordination de leurs travaux »°.

Jean-Paul I reprend les choses a sa maniere. Sa réforme principale,
bien que non exclusive®, se retrouve dans la constitution apostolique
Pastor Bonus (28 juin 1988) qui centralise les nouveaux organismes

sainte Eglise se rencontrent en quelque sorte et entrent en dialogue, soit la
hiérarchie sacrée et les laics, soit les différentes associations de laics, dans le
sens indiqué par les dernieres pages de I'encyclique Ecclesiam suam.» Ce n'est
que lors de sa réforme (motu proprio Apostolatus peragendi — 10 décembre
1976), quil prend le nom de «Pontificium consilium pro laicis). On lui
adjoindra, en 1973, le comité pour la famille. Paul VI érige également la
Commission pontificale pour les communications sociales (Motu Proprio In
fructibus multis, 2 avril 1964), le Conseil Pontifical pour la Pastorale des
Migrants et des Personnes en Déplacement (Motu Proprio Apostolicae
Caritatis, 19 mars 1970) et le Conseil pontifical Cor unum (1971).

4. Voir Christus Dominus 9 et 10.

5. En fait, dans la formulation de ce voeu, les Peres conciliaires reprenaient la
vision de la réforme qu’avait énoncée Paul VI dans son allocution aux
membres de la curie romaine, le 21 septembre 1963, peu avant I'ouverture de
la deuxieme session du concile (AAS 55, 1963, 793 s.).

6. Onlui doit trois modifications : le 2 juillet 1988, il créa la Commission Ecclesia
Dei et, le 25 mars 1993, il réunit en un seul dicastere le conseil pontifical de la
culture et le conseil pontifical pour le dialogue avec les non-croyants. On doit
aussi relever les compétences accrues accordées a la Congrégation de la
doctrine de la foi pour le traitement de certains délits les plus graves contre
les meeurs, en particulier les abus sexuels d'un prétre sur un mineur (Motu
proprio Sacramentum sanctitatis tutela, 2001, suivi de la lettre De delictis
gravvioribus du cardinal Ratzinger qui précise les modalités d’application de
cette compétence).

485



créés par Paul VI”. Il contournera la curie d'une autre maniere : en
établissant son propre programme, voyageant a travers le monde,
développant des activités propres®, laissant derriere la curie, dont
'action envoya des messages contradictoires. Si Benoit XVI, au cours

de

son bref pontificat, avance quelques mesures de réforme’, il ne

7.

486

Non seulement les conseils pontificaux deviennent des dicasteres a part
entiere et les commissions pontificales deviennent autonomes, mais la
«nouvelle curie» créée par Paul VI et regardée avec grande méfiance par
I'«ancienne curie», est normalisée. Les liens qu'elle entretenait avec
I'extérieur, notamment avec des «mondes non-catholiques» s'effacent
(disparition de SODEPAX en 1980). Ensuite, la composition (plusieurs laics,
dont plusieurs femmes, a Justice et Paix, aux conseils des laics et de la
famille), la structure (Justice et paix a une structure tres décentralisée, avec
des comités nationaux), le fonctionnement, les méthodes de travail, le type de
documents produits, la forme de rencontres se distingue par rapport a ce que
l'on trouve dans I «ancienne curie ». Enfin, dans quelques cas, le président de
ces nouveaux dicastéres est un évéque résidentiel (C'est le cas du cardinal
Koénig qui, tout en demeurant archevéque de Vienne, est a la téte du
Secrétariat pour les non croyants (1965-1980), du cardinal Roy président de la
Commission Justice et Paix (1967-1976), du Conseil pour les laics (1967-1976)
et le «Comité pour la famille » (1973-1976), tout en demeurant archevéque de
Québec et du cardinal Willebrands concurremment président du Secrétariat
pour I'Unité des chrétiens et archevéque d'Utrecht de 1975 a 1983). Tous ces
cas ont été initiés au cours du pontificat de Paul VL. Si I'on veut voir a quoi
peut ressembler une curie réformée, il faut examiner la vie de ces nouveaux
dicasteéres entre 1965 et 1976. Avec la Constitution Pastor Bonus, on assiste a
une normalisation progressive de la curie. De I'innovation postconciliaire, on
passe a la routinisation. La période de créativité institutionnelle est terminée.
Je pense notamment aux journées mondiales de la jeunesse, aux rencontres
interreligieuses d’Assise, aux activités entourant le Jubilée de I'An 2000, etc.
En 2009, celui-ci rattache la commission Ecclesia Dei a la Congrégation pour la
doctrine de la foi (motu proprio Ecclesiae unitatem) et le 30 décembre 2010, il
crée 'autorité d’information financiére. Par la suite, il transfere au Tribunal
de la Rote certaines compétences de la Congrégation pour le culte divin et la
discipline des sacrements, crée le Conseil pontifical pour la promotion de la
nouvelle évangglisation le 21 septembre 2012 (motu proprio Ubicumaque et
semper). Enfin, le 16janvier 2013, il transfere les compétences sur les
séminaires de la Congrégation pour I'éduction catholique a la Congrégation
pour le clergé et celles sur la catéchese de la Congrégation pour le clergé au
Conseil pontifical pour la promotion de la nouvelle évangélisation. Bien que
parfois utiles, ces modifications ne réforment pas en profondeur la curie
romaine.



réussira jamais a maitriser la curie et il en sera victime a travers des
fuites bien orchestrées.

Frangois est donc appelé a réussir la ou les autres n‘ont pas
completement réussi. La Constitution remet les choses en ordre, mais
il faut voir que la réforme est amorcée depuis un bon moment,
d’abord par une remise en ordre de la gestion des finances et des
biens du Saint-Siege, ce qui passe assez inapercu dans la Constitution
apostolique.

Perspectives et orientations de laréforme
La mission

Ce qui retient le plus l'attention, c’est l'orientation missionnaire
donnée a la curie par la constitution apostolique. Cette orientation,
déja indiquée dans le titre, développée par la suite dans le préambule
(paragraphes 1 et 2) et confirmée dans I'énumération des dicasteres,
celui pour I'évangélisation (art. 53 a 68) arrivant en téte de liste et
«présidé directement par le Pontife romain» (art.54). Clest la
I'orientation fondamentale qui est donnée comme horizon a
I'ensemble des activités de la curie.

L’évangglisation est a son principe et le critere qui mesure I'ensemble
de son activité!?. Il faudra toujours se rappeler que «c’est dans le
cadre de la nature missionnaire de I'Eglise que se situe la réforme de
la curie romaine» (par 3) et cest a I'aune de la «conversion
missionnaire de 'Eglise » (par. 2) que devra se mesurer la réussite de
cette réforme de la curie.

10. Je reprends ici le titreIl: «principes et criteres pour le service de la curie
romaine ».

487



Les Eglises particuliéres

Sur le plan ecclésiologique, la deuxieme orientation de fond est sans
contredit Vinsistance sur les Eglises particulieres, le service des
éveques et la collégialité épiscopale au service de la communion de
I'Eglise. Si le préambule de la Constitution Pastor Bonus comportait
quelques réflexions sur les rapports de la Curie avec le college des
éveques (§7, 8 et 10), elle n’offrait rien de significatif a propos de
conférences épiscopales. A contrario, Predicate Evangelium a des
énoncés tres clairs sur le fait que la curie est non seulement au service
de la primauté, mais elle est appelée a soutenir les Eglises
particulieres, leur évéque et les conférences épiscopales (§ 1, sp. 4).

La curie est donc dite au service des Eglises locales et au service des
éveéques, ce qui était déja annoncé dans la systématique du document,
le paragraphe 1 s’intitulant « Service a la mission du Pape » trouve un
titre correspondant au paragraphe 3, «Service de la mission des
éveques ». Comme l'affirme clairement le § 8, « La curie romaine ne se
situe pas entre le Pape et les évéques, elle se met plutdt au service des
deux selon les modalités propres a la nature de chacun ».

Cette affirmation est reprise et répétée a larticle qui ouvre la
section III, les normes : «Elle est au service du Pape, successeur de
Pierre, et des évéques, successeurs des Apotres — selon les modalités
propres a la nature de chacun.» Ces petites phrases, placées a des
endroits stratégiques et structurants du document, ne sont pas
innocentes et sont grosses de changements a venir dans les relations
entre la curie, les évéques et les conférences épiscopales. La
constitution rompt avec la logique «Top — down », comme on dit
dans les administrations, la curie définissant les regles a appliquer
dans ['orbis, pour favoriser une communication davantage circulaire et
horizontale qui va des Eglises locales a la curie et a 'Eglise tout
entiere :

La Curie romaine, dans son service pour le bien de la communio tout

entiere, est en mesure de recueillir et d’analyser [...], la richesse de ces
connaissances et des expériences des initiatives et propositions

488



créatives les meilleures en matiere d’évangélisation des différentes
Eglises particulieres, Conférences épiscopales et Structures
hiérarchiques orientales, ainsi que la maniere d’agir face aux
problemes, défis et propositions créatives. Rassemblant ces
expériences de I'Eglise dans son universalité, elle en rend
participantes, en tant que soutiens, les Eglises particulieres, les
Conférences épiscopales et les Structures hiérarchiques orientales (§ 4).

De plus, sans que le mot ne soit prononcé, le principe de subsidiarité
fait timidement son entrée, lorsque 1'on déclare que la curie « examine
les questions et les problemes qui dépassent le domaine de
compétence des évéques diocésains/éparchiaux individuels, ou des
organismes épiscopaux (Conférences ou Structures hiérarchiques
orientales) » (art. 21).

Cela signifie que les organismes les plus pres des problemes ont la
compétence pour traiter des questions que posent la vie de I'Eglise.
On sort également du régime de concession de pouvoir pour adopter
celui de la réserve des compétences, questions si cruciales dans les
débats au moment de Vatican II : « Chacune des institutions curiales,
dans le cadre de ses compétences propres : Traite des affaires qui, de
par leur nature ou de par une disposition du droit, sont réservées au
Siege apostolique » (art. 21)™.

Enfin, si Pastor Bonus se cantonnait dans «laffection collégiale »
(4 occurrences dans le préambule, §9 et 14), Predicate Evangelium
souligne la « communion affective et effective » (par. 3 et 8) entre les
évéques et le successeur de Pierre. En somme, la Constitution est plus
vigoureuse et moins timide dans la réception du chapitre III de Lumen
gentium et de I'ecclésiologie conciliaire.

11. Voir aussi le § 2 ot I'on affirme qu'il s'agit «de laisser a la compétence des
pasteurs la faculté de résoudre, dans I'exercice de « leur propre fonction
d’enseignement » et de pasteurs, les questions qu'ils connaissent bien [29] et
qui ne touchent pas I'unité de doctrine, de discipline et de communion de

IEglise|...].
489



L’cecuménisme

I ne faudrait pas oublier la préoccupation cecuménique mise en avant
dans la Constitution. Si le terme « unité » saturait la constitution Pastor
Bonus, on visait surtout I'unité de/dans I’Eglise catholique, hormis les
articles se rapportant directement au Conseil pontifical pour I'unité
des chrétiens ou la congrégation pour les Eglises orientales. Ici, la
préoccupation cecuménique, qui figure dans le Préambule apparait
comme une des visées de la réforme de toute la curie et pas seulement
d’un de ses organismes :

Il doit donc étre clair que «la réforme n’est pas une fin en soi, mais un
moyen pour apporter un fort témoignage chrétien; pour favoriser une
évanggélisation plus efficace; pour promouvoir un esprit cecuménique
plus fécond [...] (§ 12).

L’cecuménisme n’apparait donc pas une spécialité relevant d'un
dicastere particulier, mais d'une dimension du travail de toute la
curie.

L’Eglise, peuple de Dieu

Enfin, et pour me limiter a ces quatre orientations, la Constitution
integre I'ensemble des membres du peuple de Dieu. Les laics,
hommes et femmes (§ 10), trouvent [enfin, diront plusieurs] leur place
dans la curie et cela a divers titres, parmi les consulteurs (art. 16) et les
membres des dicasteres (art. 15), parmi les officiaux aussi (14 §3), y
compris ceux qui exercent une fonction de gouvernement (§ 10) des
organismes curiaux. Cette affirmation est constante, du Préambule
(§ 6, 7 et 10,), jusqu’aux dispositions spécifiques (art. 78 § 3, 206 et 221).

Le paragraphe 10 intitulé «Chaque chrétien est un disciple
missionnaire » énonce le principe et le fondement de -cette
incorporation des laics a la curie : « le pape, les évéques et les autres
ministres ordonnés ne sont pas les seuls évangélisateurs dans 1'Eglise.
[...] Tout chrétien, en vertu de son baptéme, est un disciple

490



missionnaire «dans la mesure ou il a rencontré 'amour de Dieu en
Jésus Christ ».

Il est impossible de ne pas en tenir compte dans la mise a jour de la
curie. Sa réforme doit donc prévoir la participation de laics, hommes
et femmes, y compris dans des rdles de gouvernement et de
responsabilité. Leur présence et leur participation sont meéme
indispensables, car ils coopeérent au bien de toute 1'Fglise [...]
L’ecclésiologie inclusive du peuple de Dieu du concile Vatican II s’en
trouve assumée.

On pourrait dire un mot de la regle d’amovibilité (deux quinquennats,
puis retour aux activités pastorales | art. 17 §4), de la réduction du
nombre de dicasteres, ce qui a une incidence sur les assemblées du
synode des évéques auxquelles participent tous les membres des
dicasteres, des regroupements de dicasteres qui ne conduisent pas
toujours a une véritable intégration en un nouvel ensemble des deux
ou trois organismes regroupés, de la pertinence de certains
regroupements (par exemple, famille et laicat, comme si les diacres,
qui sont des clercs, et plusieurs prétres des Eglises orientales étaient
étrangers aux réalités familiales), etc.

Les procédures

Si inspirant que soit le Préambule, si éloquentes que soient les normes
générales, la réforme de la curie, comme toutes les réformes, se joue
dans les procédures (art.20 ss) et a travers les personnes qui la
mettront en ceuvre. La Constitution apostolique représente un
programme ; les opérations quotidiennes se situent sur le plan effectif.
Sous le titre, nous mettons en particulier le travail de collaboration
entre les dicasteres et le service des évéques, des conférences
épiscopales et des Eglises particulieres.

491



On a beau affirmer le principe, il faut se donner les instruments et les
regles pour que cela devienne effectif. Autrement, on aura a nouveau
un travail en silo réalisé dans la compétition entre les dicasteres, I'un
ou l'autre s’employant a verrouiller les questions, s’assurant de
bloquer tous les développements.

Par ailleurs, laisser les conférences épiscopales et les évéques agir et
régler toutes les questions qui relevent d’eux exigera beaucoup de
retenue de la part de la curie. Qui garantira et quelle procédure
assurera que les organismes curiaux n’envahissent pas a nouveau les
domaines qui ne lui sont pas réservés (art. 21). Encore ici, une mesure
procédurale et des regles sont nécessaires si 'on ne veut pas se
retrouver dans la situation dans laquelle on se retrouve a présent.

Affirmer, comme le fait le § 4 du Préambule, que le role de la curie est
‘de recueillir et d’analyser [...], la richesse de ces connaissances et des
expériences des initiatives et propositions créatives les meilleures en
matiere d’évangélisation des différentes Eglises particulieres,
Conférences épiscopales et Structures hiérarchiques orientales, ainsi
que la maniere d’agir face aux problemes, défis et propositions
créatives’, de rassembler «ces expériences de I'Eglise dans son
universalité » et de les partager avec les autres Eglises, jouant un role
de médiation et de soutien, cela suppose une réorientation importante
du mode de travail et des rapports avec les Eglises locales et les
conférences épiscopales. Cela exige un changement de mentalité, mais
également de penser autrement I'activité des organismes curiaux et de
repenser en profondeur le travail qu’on leur confie. Qui assurera ce
changement de mode de travail de ces organismes ?

Probablement que la faiblesse du document, au-dela de sa générosité
dans ses intentions et de sa largeur de vue dans l'énoncé de ses
principes, réside dans une réflexion encore insuffisante sur
l'organisation du travail des organismes curiaux et de la définition de
tache de ses officiaux.

492



A ce chapitre, on demeure sur sa faim. Nous ne sommes pas dans une
logique «dixit et factum est» et il serait naif de penser que la seule
affirmation des principes va conduire a une réforme de la curie. La
mise en ceuvre de cette réforme devrait étre évaluée périodiquement
et chaque dicastere devrait rendre compte des changements de
pratiques opérés pour rencontrer les objectifs de la réforme proposés
par la constitution.

Changer la culture institutionnelle

On le voit, ce nest pas tout de créer de nouveaux organismes, d’en
regrouper d’autres, d’en réduire le nombre, mais cest surtout la
culture institutionnelle elle-méme qu’il faut changer, voire la
mentalité. Paul VI est revenu a plusieurs reprises sur la « novus habitus
mentis » qu’il fallait développer a la suite du concile’?. Il ne s’agit pas
simplement de réformer le droit, les institutions, voire les pratiques et
les procédures, mais de renouveler la maniere de penser, les attitudes
et les mentalités.

Une véritable réforme de la curie engage le développement de la
synodalité de toute I'Eglise. Il ne s'agit pas simplement de réformer la
curie, comme si elle n’était pas elle-méme une piece d'un ensemble
dont le fonctionnement est toujours inspiré du modele monarchique
plutét que du modele synodal. La réforme de la curie doit
s’accompagner d'une revalorisation de I'épiscopat.

De plus, un évéque n’est pas un individu isolé ou détaché de son
Eglise, mais il la représente, non au sens qu’il en est un délégué, mais
que sa parole est inscrite dans le corps d’'une Eglise (principe
synodal). Il n’est pas non plus séparé de ses freres évéques (principe
collégial). De méme, son Eglise n’est pas une ile, vivant en autarcie,

12. Voir son allocution a I'Université Grégorienne du 14 décembre 1973 [AAS 66
(1974), 10] et son allocution a la Rote romaine du 4 février 1977 [AAS 69
(1977), 153].

493



sans communion effective avec les autres Eglises, a commencer par les
Eglises de la méme province et de son pays. La relation d'un évéque
au college ne s’exprime pas simplement par son lien de communion
avec I'évéque de Rome, mais également a travers les échanges avec les
autres Eglises de la méme province, du méme pays et d'une méme
région (continent).

Une véritable réforme de la curie ne doit pas isoler la curie des autres
composantes du gouvernement de I'Eglise catholique. Seule une
vision systémique et une appréhension globale de ce gouvernement
pourra conduire a une réforme féconde. Peut-on réformer la curie
sans lier étroitement cette réforme a celle de l'institution du Synode
des évéques (Episcopalis communio) et sans revoir en profondeur la
constitution apostolique Apostolos suos ? C'est ce que réclamaient déja
certains évéques lors du Synode de 2001. Si 'on veut aller jusqu’au
bout de la réforme de la curie, il faut maintenant revoir cet autre
élément de I'ensemble. Une telle réforme doit honorer les principes
primatial, collégial et conciliaire de 1'FEglise et étre finalisée par
I'évanggélisation.

En somme, la réforme actuelle, bien qu’inspirante et prometteuse par

certaines mesures, ne propose pas de décentrement du gouvernement
central de I'Eglise et, en ce sens, s’arréte en chemin'.

Gilles Routhier

13. Voir Gilles Routhier, «Une décentralisation salutaire ou une révision en
profondeur du gouvernement de I'Eglise catholique? », Théologiques, 27, 2
(2019), 37-57 et «La réforme de la curie romaine et la synodalité de I'Eglise »,
Joseph Famerée et Gilles Routhier, Penser la réforme de I'Eglise, Paris, Cerf,
2021, 65-129.

494



@hroniques

19° Assemblée pléniére du Symposium
des Conférences Episcopales d’Afrique
et de Madagascar (SCEAM)

A Poccasion de sa 19° Assemblée pléniére, ouverte par le cardinal Luis An-
tonio Tagle, pro-préfet du dicastére pour Iévangélisation, le SCEAM a re-
nouvelé ses instances dirigeantes. Ainsi, au bureau sortant dirigé par Son
Eminence le Cardinal Philippe Ouedraogo, archevéque de Ouagadougou
(Burkina Faso), succéde celui dirigé par son Eminence le Cardinal Richard
Baawobr, évéque de Wa, au Ghana. A la fin de PAssemblée, les évéques
d’Afrique nous ont délivré le message ci-apres :

Conférences Episcopales d’Afrique et de Madagascar

(SCEAM) s’est tenue du 25juillet au 1 aoGit 2022 a
Accra au Ghana sur le theme: « Appropriation du SCEAM :
Sécurité et Migration en Afrique et dans les Tles ».

L a 19¢ Assemblée pléniere du Symposium des

Au terme de cette assemblée pléniere, apres avoir écouté les
différents orateurs, venus d’Afrique et de divers continents,
nous, vos Pasteurs, adressons ce message a I’Eglise, Famille de
Dieu, qui est en Afrique et dans les iles.

Nous savons que «le salut embrasse toutes les réalités ; qu’elle
soit économique, politique, socioculturelle, écologique ou
éthique. Elle couvre donc toutes les  questions
contemporaines... » (Document de Kampala, 189). Notre adresse a
vous concernera donc spécifiquement la propriété du SCEAM,
la sécurité, la migration, la communication et la synodalité.

495



S’investir pour le SCEAM

Le SCEAM est I'organe de solidarité pastorale de I'Eglise en
Afrique et & Madagascar. C’est le corps qui fait que 'Eglise du
continent se sent chez elle et contribue a I'Eglise universelle.
L’évangélisation, qui est la tiche principale de 1'Eglise, exige
que chaque entité ecclésiale soit, autant que possible, en mesure
de subvenir a ses besoins. Il est donc urgent que le SCEAM qui
est notre instance continentale pour lexercice de
I'évanggélisation s’efforce par 'engagement concret de tous ses
membres d’étre financierement et matériellement autosuffisant.

Nous, vos pasteurs, nous engageons a soutenir désormais
pleinement la mission du SCEAM et vous exhortons a vous
identifier a elle afin de la rendre plus dynamique et
fonctionnelle dans I'exécution de sa mission d’évanggélisation.

Nous savons que «le vrai missionnaire est le saint»
(Redemptoris Missio, 90). Nous, vos pasteurs, renouvelons donc
notre engagement a mener a bien cette mission que le Christ
nous a confiée. Nous vous invitons également a vous joindre a
nous alors que nous nous engageons a vivre une vie de sainteté
en signe de notre témoignage chrétien.

Insécurité en Afrique et a Madagascar

Plusieurs régions de notre continent connaissent une grande
insécurité en raison de linstabilité socio-politique, de la
violence, de la pauvreté économique, de la faiblesse des
structures sanitaires, de linsurrection, du terrorisme, de
I'exploitation de la religion a des fins politiques et du manque
de respect de I'environnement et de la bonne gouvernance. Ces
situations sont des causes d’anxiété pour notre peuple. Cest
pourquoi nous envoyons un message a toutes les personnes de
bonne volonté pour aider a y mettre un terme.

Les acteurs sociaux et politiques et les décideurs ont une lourde
responsabilité dans la gestion de nos pays. Nous les exhortons a

496



continuer a tout mettre en ceuvre pour lutter contre 1'insécurité
de nos peuples et de nos pays. Nous exhortons également les
forces étrangeres a s’impliquer dans la construction de la paix et
de la sécurité sur le continent africain.

A la fin du deuxiéme synode pour I'Afrique, les évéques ont
exhorté les fils et les filles du continent a se lever, a prendre
leurs nattes et a marcher (cf. Jn 5, 8). Aujourd’hui, nous invitons
également tous nos peuples a étre attentifs aux situations
d’insécurité et a rechercher collectivement des solutions au
probleme.

L'Eglise doit jouer un role important dans cette recherche. C’est
pourquoi I'Eglise doit jouer son role prophétique, en dénongant
fermement et clairement les situations d’insécurité et leurs
causes. Elle doit aussi continuer a offrir a tous des motifs
d’espérance et de paix en communion avec les organisations
ceuvrant pour la réconciliation, la justice et la paix (Africae
Munus).

L’Eglise et les personnes
en situation de migration

La migration est un phénomene social normal lié a I'histoire de
I'humanité. I1 a une base biblique. Ainsi, selon le livre du
Deutéronome, I'offrande des prémices de la récolte au Seigneur
était accompagnée d’une profession de foi solennelle : « Mon
Pére était un Araméen errant. Il descendit en Egypte, ot il vécut
en séjour avec le petit nombre de personnes qui
I’accompagnaient » (Dt 26, 5). On peut émigrer pour diverses
raisons : naturelles, économiques, politiques, intellectuelles.
L’article 13 de la Déclaration universelle des droits de I'homme
fait de la migration un droit.

C’est pourquoi la migration ne peut pas étre considérée comme
illégale, mais peut étre irréguliere. La souffrance des migrants
n’est pas lie au fait de la migration en tant que telle, mais la
migration peut cependant impliquer des souffrances : abus du

497



statut social des migrants, exploitation, ignorance et
« aporophobie » (attitude hostile envers les pauvres).

Nous exhortons les dirigeants et les décideurs sociopolitiques a
mettre en place les structures et les conditions qui découragent
la migration irréguliere: bonne gouvernance, opportunités
d’emploi, sécurité multiforme, inclusion politique et sociale,
promotion de la justice sociale. Nous exhortons les pays de
transit et d’accueil a respecter les droits et la dignité humaine
des migrants.

A tous les futurs migrants, en particulier les jeunes qui
cherchent a exercer leur droit a migrer, nous exhortons a le faire
d’une maniere administrativement acceptable et en pleine
connaissance des défis qui les attendent. Nous encourageons
nos jeunes a ne pas perdre espoir et a s’accrocher a Dieu a
travers une vie de sainteté.

Nous exhortons les communautés chrétiennes a développer une
pastorale active des migrations, qui se décline en quatre étapes
d’actions : accueillir, protéger, promouvoir et intégrer. Nous
souhaitons exprimer notre douleur de voir nos jeunes quitter
nos pays, sachant qu’ils vont souffrir et peut-étre perdre la vie
et déplorons notre incapacité a les empécher de partir. Nous
nous engageons a prendre des mesures qui favoriseront leur
libre choix et celles qui les impliqueront dans la construction de
leur pays.

L’Eglise en synodalité

Depuis octobre 2021, le Saint-Peére, le pape Frangois, a appelé
I'Eglise a vivre un processus synodal de réflexion sur sa
vocation a promouvoir la communion, la participation et la
mission. Il a invité I'Eglise a étre davantage a l'écoute de
I’Esprit saint, de nous-mémes, du peuple de Dieu et méme des
non-chrétiens. C’est notre responsabilité en tant qu’Eglise
missionnaire d’annoncer le Christad intraetad extra. Nous
renouvelons donc notre engagement a promouvoir le dialogue
interreligieux et 'cecuménisme.

498



Ce processus de synodalité a déja commencé au niveau des
communautés chrétiennes de base, des paroisses, des dioceses, des
nations et des régions. Nous entrons maintenant dans la phase
continentale qui sera célébrée au mois de mars 2023. Nous invitons
tous les fideles a soutenir ce dynamisme et a le faire sien par la
priere et I'art de vivre. Dans la lignée des encycliques Laudato si et
Fratelli tutti du pape Frangois, nous vous exhortons, dans I'esprit de
synodalité, a écouter le cri des pauvres et le cri de la terre en
prenant soin de l'environnement, en luttant contre le changement
climatique et en promouvant la justice sociale pour les nécessiteux
et les pauvres.

Communications sociales

Nous avons été revigorés lors de cette assemblée par les
enseignements de I'Eglise sur les communications sociales et la
bonne volonté de nos partenaires. En tant que famille de 1'Eglise
de Dieu en Afrique et a Madagascar, nous restons engagés dans le
monde des médias a travers les moyens de communication
traditionnels, modernes et sociaux et les nouvelles découvertes de
I’ere numérique.

Nous intensifierons la formation éthique et technique des
professionnels et des praticiens de la communication de I'Eglise,
tout en nous engageant avec les philosophies et les idéologies qui
sous-tendent les institutions, la pratique et 'expertise médiatiques
contemporaines, afin d’aider a en faire des agents de communion,
de réconciliation et de paix.

Action de graces

Au terme de cette 19¢ Assemblée pléniere du SCEAM (...), nous
continuons a rendre grace a Dieu pour la célébration du Jubilé
d’Or de 2019 et pour le Document de Kampala qui constitue
également notre feuille de route pour poursuivre notre mission
sur le continent africain. Et que la Bienheureuse Vierge Marie,
Reine d’Afrique et de Madagascar, intercede pour nous !

Pour le SCEAM
Richard cardinal Baawobr, évéque de Wa.

499



Jeunesse africaine catholique de France
La Rochelle : 5° rencontre nationale 4-6 juin 2022

Marie-Rose Abomo-Mvondo Maurin

Enseignante a la retraite, chercheure, écrivaine, Marie-Rose Abomo-
Mvondo Maurin dit en toute simplicité sa rencontre enrichissante avec
la «Jeunesse africaine catholique de France» (AFRICATHO),
particuliérement lors de la rencontre nationale de la Rochelle, du 4 au 6
juin 2022. Nous en reprenons quelques extraits.

Rochelle est également un moment de bonheur et

d’action de grace. Pour toutes et pour tous, les
retrouvailles confortent des liens déja solides. Comment ne pas
Te louer, Seigneur Jésus, a travers cette joie communicative qui
nous réunit ? En effet, celles et ceux qui se connaissent déja ne
font aucune différence avec celles et ceux qui integrent le
groupe la premiére fois.

C omme toutes les autres sessions, la rencontre de La

Nouvelle rencontre, nouvelle envolée

L’arrivée des participants, de jour comme de nuit, dans les bus
ou dans des véhicules personnels, est un moment de féte. La
chaleur de l'accueil, les appels et les cris envahissent 1’espace.
Nul ne se sent perdu. Cette ambiance témoigne a elle seule de
ce qui se vit. Elle annonce ce qu’on va vivre. Elle reproduit la
joie des enfants de Dieu dans les premieres communautés de
chrétiens. En peu de temps, ces arrivées bouleversent les coeurs
et instaurent la confiance. Cela est visible! On s’accueille

500



mutuellement. Spontanément, on se parle, on communique et
on est en communion. Les présentations se font naturellement,
et ce d’autant plus facilement que les bus annoncent leur
provenance. C’est la féte. Ce ne sont pas deux ou trois qui se
rassemblent, mais une foule qui rappelle celle qui suivait Jésus.

Un double appel

(...) Ainsi se présentent I'introduction au theme central du Pere
Paul Quillet et I'enseignement de Mgr Colomb. Le propos
inaugural du Pere Paul sur «L’audace de construire sur nos
valeurs : Réver grand, réver Ensemble!» retrace le formidable
cheminement d’Africatho depuis sa création en 2014. Il insiste
sur un « agir ensemble, réunir et confronter les compétences des
uns et des autres pour atteindre un but : apporter de la joie a
tous ».

La mise en exergue du travail des jeunes se veut exemple et
encouragement. Quand le Pere Aumonier évoque la présence
des vieillards dans les villages africains, ces étres fatigués qui
ne sont plus utiles, il s’assimile a eux dans le « non-role » qu’il
joue aupres des jeunes. Cependant, cette comparaison amene a
une lecture nouvelle des réalités de 1’Afrique profonde. Le lieu
de naissance ne s’oublie pas, pas plus que la présence ancestrale
ne doit étre percue comme vaine. Le parallele suggere celle de
Dieu parmi les humains, dans une proximité rassurante de tous
les instants.

L’intervention de Mgr Colomb, « Construire sur nos valeurs de
Foi », place Dieu au centre de la création et la foi au cceur de la
vie chrétienne. A partir d’exemples évoquant une victime qui
pardonne a son bourreau (histoires vraies citées), la découverte
réciproque de I'humanité des deux protagonistes, Mgr Colomb
fait du pardon un processus d’humanisation et un moyen de
guérir les blessures, méme celles qui n’épargnent pas la nature.
Cette clémence préside a la libération des humains.

501



Le rappel est clair qui situe la foi a la fondation des premieres
communautés chrétiennes. Loin d’étre une rupture, elle est
«une itinérance perpétuelle ». En somme, la foi est le ferment
d’une Fglise debout autant qu’elle aide a «sortir des cercles de
manipulations et du suivisme ».

Foi féconde, joie sincere

(...) Cest par ce titre que je conclurai mon propos. J’avoue avec
humilité mon incapacité a rendre dans ces pages tout ce que j'ai
vécu dans la PM et avec les jeunes d’Africatho. A l'instar des
RJA antérieurs, celle-ci reste également un temps fort. Elle
projette une vision du monde a la fois connue et nouvelle, dans
un réalisme pragmatique toujours en progres, tout en dégustant
ces repas africains préparés par des mains maternelles.

En regardant vivre les jeunes d’Africatho, on est convaincu de
I'ceuvre de I'Esprit saint et de la détermination des membres a
étre au service des uns et des autres. Certains ont connu des
moments de joie. D’autres ont vécu la douleur dans leur chair.
Nous les confions au Seigneur. Cependant, ils ont su casser
ensemble les frontieres entre pays et entre clans. Ils ont fait taire
les canaux de la désinformation, pour vivre dans la vérité qui
prouve que le monde peut changer. Ma génération qui les a
précédés découvre un « vivre ensemble » tout autre.

La pratique de I'Evangile, de la méditation et de l'écoute
réciproque, impulse une dynamique qui assure du lendemain,
procure de la joie et efface la solitude. « Aucun n’est digne,
chacun est invité » rejoint cette autre confession : « Seigneur, je
ne suis pas digne de te recevoir, mais dis seulement une parole
et je serai guéri ». C'est ainsi que je décline le mystere de la foi
dans laquelle nos jeunes ont décidé de vivre.

Marie-Rose Abomo-Muvondo Maurin

502



ivres

Recensions

Frangois-Xavier Ambherdt, L'herméneutique philosophique de Paul
Ricceur et son importance pour l'exégese biblique. En débat avec la New
Yale Theology School, Paris, Cerf — Saint Maurice, Ed. Saint-
Augustin, 2004.

L'ouvrage d’Amherdt, L’'herméneutique philosophique de Paul
Riceeur et son importance pour l'exégese biblique, présente la pensée
philosophique et théologique de Ricoeur. Dérivé de deux theses, I'une en
philosophie et I'autre en théologie, défendues a I'Université de Fribourg
en Suisse respectivement 1997 et en 2001, ce livre tient son originalité a ce
qu’il s’articule autour d'une problématique assez complexe : I'examen et
I'analyse de la pertinence de l'’herméneutique philosophique du
philosophe frangais dans sa relation avec I'exégese biblique (52-53). En
effet, Amherdt y établit conjointement «la continuité et la discontinuité »
entre ces deux disciplines dans la pensée de Ricceur (14). L'un des enjeux
principaux d’Amherdt est de répondre aux critiques de la New Yale
Theology contre Paul Ricceur.

Afin de rendre compte de la problématique a laquelle il répond,
Ambherdt structure son livre en trois parties. Les deux premieres sont de
nature strictement philosophique. L’auteur y évoque le parcours
intellectuel qui a conduit Ricceur a prendre au sérieux le caractere
indispensable de la textualité. Ce qui est principalement en jeu dans ce
contexte, c’est 'examen de la relation et de la distance entre le monde du
texte et le monde du lecteur; relation et distance dont l'intelligibilité est
conditionnée par le travail de l'interprétation (p.15). Ensuite, I'auteur
analyse comment les catégories philosophiques de I'ceuvre de Ricceur
sont appliquées a l'exégese biblique. Le point nodal ici est doublement
d’ordre méthodologique. D'une part, il s’agit de faire ressortir «la place
privilégiée du récit et de la métaphore comme texte en miniature » (53).

503



D’autre part, il est question de mettre en relief les acquis de
I'ceuvre philosophique de Ricceur pour l'interprétation de la Bible, qui est
considérée d’abord comme une oceuvre, c’est-a-dire un texte, et ensuite
son langage, qui se réfere a la révélation et a la nomination de Dieu.

La troisieme partie du livre, quant a elle, reprend quasi
littéralement la these théologique de l'auteur. Elle se confronte aux
objections et critiques émises contre le projet ricoeurien par la New Yale
Theology School. Cette derniere reproche a Ricoeur de trahir la facticité
du récit biblique, ou encore son sens littéral, au profit d"une présentation
purement conceptuelle de la révélation et en réduisant I'historicité de
Jésus a une allégorie existentielle.

La these essentielle que présente et défend Ambherdt, contre
I'école la New Yale Theology, est que Ricceur n’édulcore pas la facticité ni
la portée référentielle de la Bible. Au contraire, il en présente et respecte la
plurivocité. Cette partie s’acheve par un
FRANGOIS-XAVIER commentaire explicite et bien détaillé des
AMHERDT passages de la déclaration de la Commission
biblique pontificale consacrés a

l I'herméneutique philosophique de Ricoeur,
h le but poursuivi étant de montrer que le
Ric langage biblique, métaphorico-poétique par
essence, obéit aux normes du langage en
général, bien que s’appliquant a un référent
Sui generis.

En conclusion, Amherdt legue a la
communauté intellectuelle et scientifique
une ceuvre d'une grande envergure, posant
les jalons d’une conversation complexe,
pourtant fructueuse, entre deux
herméneutiques, peu ou prou différentes
du fait de leur objet d’étude.

Alphée Mpassi

504



Michel Younes, Les approches chrétiennes de 1'lslam : Tension,
déplacement, enjeux, Paris, Cerf, 2020.

« L'ampleur des sources analysées et la rigueur de la démonstration sont
a saluer. L'ouvrage de Michel Younés n’a pas d'équivalent dans son domaine... »
pour reprendre les paroles de Dominique Avon dans la préface de ce
livre (16). Comment faire la recension d’un livre aussi documenté sans
trahir la recherche et la pensée de I'auteur ?

Dans l'introduction générale, Michel Younes écrit : « De plus en
plus de chrétiens s’interrogent sur la véalité de l'islam et sur la place d'une
religion apparue aprés avenement du Christ, confessée comme ['ultime
manifestation salvifique de Dieu ».

Beaucoup de livres ont été écrits sur
I'Islam et les questions que sa présence pose
aux chrétiens, aux autres religions aussi et a
beaucoup de gens... Michel Younes les
approche de maniere tres documentée,
telles qu’elles ont été abordées au long des
ages et encore aujourd’hui, du coté
musulman et du coté chrétien.

Il le fait en huit chapitres qu’il
appelle étapes. On note que chaque titre de

chapitre, sauf le premier et le huitieme, est MicHEL YOUNEsS

rédigé comme une question ce qui permet ﬁcslffipmd’“ ehiienyss
. . ¢ lisiam

de laisser celle-ci ouverte, au lecteur de Tensions, déplacements, enjeux

réfléchir.

La premiere étape présente les
approches chrétiennes sur le statut de
Iislam, en analysant leurs soubassements et leurs conséquences
théologiques. La deuxieme aborde les regards chrétiens sur le Coran, la
troisieme étape porte sur le messager de l'islam. La quatrieme présente la
foi musulmane et ses principales catégories, «entre similitudes et
antagonismes»? La cinquiéme aborde la question. Les approches
chrétiennes de Ilslam: Tension, déplacement, enjeux des pratiques
rituelles, ce qu’elles signifient et ce qu’elles expriment.

La sixieme étape, particulierement intéressante, considere
I'anthropologie musulmane avec ses divers aspects: indépassable
antagonisme ou possible convergence ? La septieme pose la question de
la «UMMA», comme communauté de croyants ou organisation
politique ? La derniere étape vise a synthétiser les visions chrétiennes du
dialogue islamo-chrétien (cf. 27).

Chaque chapitre est une analyse serrée de la réalité étudiée selon
la tradition majoritaire de l'islam, en général, et que vit tout musulman,
méme peu instruit. Ces analyses ameneraient parfois a supposer qu’il n’y

“Paruiones

505



a pas de place pour une autre maniere de penser que celle de la maniere
musulmane et donc une impossibilité de dialogue.

Cela se ressent tres fort dans la présentation de la foi musulmane
au quatrieme chapitre ot 'on voit 'homme qui ne peut étre que
musulman, lié par le pacte prééternel, soumis a un Dieu avec qui il ne
peut entrer en relation intime. Nous privilégions souvent l'approche
mystique alors que pour l'islam c’est la soumission qui prime. Mettons-
nous l'accent au bon endroit ? (157)

Heureusement dans la présentation de chaque réalité, on peut
voir quil y a eu parfois toute une diversité d’approches, des
questionnements parmi les musulmans et leurs écoles théologiques,
juridiques... Les apports de la critique scientifique, historique,
philologique, anthropologique, de gens qui pensent le fait religieux,
souvent en dehors d'une profession de foi, viennent l'éclairer... Enfin,
I'auteur nous permet de découvrir les approches chrétiennes de ces
réalités, les positions de chrétiens plus ou moins ouvertes par rapport a
elles.

Cet ouvrage tres complet examine en profondeur les questions
que les chrétiens, I'Eglise catholique et bien d’autres personnes se posent
par rapport a I'Islam. Il requiert de bonnes connaissances de base en
islamologie et en théologie pour étre bien compris et apprécié.

I apporte a ceux qui ont vécu proches des musulmans, au milieu
d’eux, de mieux comprendre leur maniere de penser, de parler, de vivre
et de réagir dans les relations avec eux, chez nos amis. A la lecture de ce
livre, nous sommes provoqués a la réflexion, remis en question aussi, sur
le plan humain et sur le plan chrétien, dans notre approche des
musulmans et notre regard sur I'Islam. Avec 1'Eglise, nous sommes
appelés a élargir notre esprit et notre cceur.

Tout au long de ces pages, on est heureux de cheminer avec des
hommes (si nombreux que 1'on n’ose pas en citer quelques-uns) qui ont
consacré leur vie a la rencontre et au dialogue entre croyants pour ouvrir
des chemins de fraternité au nom de leur foi.

Apprécions la méthodologie qui est suivie pour chaque étape.
Dans un premier temps nous est présenté ce que dit la tradition
musulmane, dans sa tendance majoritaire, mais aussi les autres
traditions, courants et écoles musulmanes... Ensuite, on entend ce que
permettent d’affirmer les approches modernes et scientifiques, la critique
historique, philologique... En somme, le livre aide le missionnaire qui a
vécu proche des musulmans, a comprendre mieux beaucoup
d’enseignements et de pratiques musulmanes.

Paul Quillet

506



Jacques Tribout, L'évéque qui refusait le cléricalisme. Cing années avec
Léonidas Proario chez les Indiens d’Equateur, Paris, Karthala, 2018.

Ce livre est basé sur I'expérience personnelle de I'auteur, Jacques
Tribout, qui a travaillé dans le diocése de Riobamba en Equateur, en
Amérique latine, pendant cinq ans au cours des années 80. Il dépeint
I'Eglise de 'Equateur de cette époque, avec comme théme central la lutte
des Indiens pour étre reconnus dans le pays et dans 'Eglise, les activités
pastorales libératrices de 'évéque des pauvres, Mgr Leonidas Proafio, et
la théologie de la libération avec son option préférentielle pour les
pauvres. Le livre de 334 pages est tres riche en informations détaillées sur
cette époque.

La premiere partie de l'ouvrage
parle de la rencontre de l'auteur avec
I'Equateur, la découverte de I'ensemble du
pays, sa situation politique et la L'évéque qui refusait
discrimination dont étaient alors victimes e
les Indiens. Mgr Proafio a beaucoup fait
pour la «conscientisation», non pas des
autres, mais des Indiens eux-mémes, afin
qu’ils puissent se percevoir comme des
étres humains a part entiere, ayant les
mémes droits que les autres. Plus loin, il
clarifie tres bien certains aspects de la
théologie de la libération qui ont été mal
compris au fil du temps. L’expression
«option préférentielle pour les pauvres »
trouve son origine dans les documents de la Conférence générale des
éveques d’Amérique latine, tenue en 1968, a Medellin, en Colombie. C’est
la nouveauté du concile Vatican II telle qu’elle a été comprise dans le
contexte de l’Amérique latine. Il ne s’agissait pas seulement du
développement matériel ou spirituel, comme l'a expliqué Mgr Proario,
mais des deux: «la libération intégrale de la personne humaine ».
(développement intégral de 'homme). L'Eglise en tant que «peuple de
Dieu » s’est concrétisée dans les nombreuses communautés ecclésiales de
base, lieux ou1 les gens se réunissent pour réfléchir a la situation sociale
afin d’arriver a une actualisation de la Parole de Dieu a l'aide de la
méthode de I’Action Catholique : voir — juger - agir'.

Jacques Tribout

Signes des"Temps

Préface de Xavier de Maupeou

KARTHALA

1. De nombreux lieux de rassemblement ont été transformés par la suite en
chapelles, afin d’éviter que les communautés ecclésiales de base ne
deviennent une église a part entiere, et pour bien montrer que la priere est
a la base de toute action catholique.

507



La deuxiéme partie du livre traite de la contribution de Mgr
Leonidas Proarfio, pere du Conseil, a la reconnaissance du statut social des
Indiens a travers son action pastorale dans le diocese de Riobamba. Pour
lui, 'ceuvre missionnaire comporte une descente (incarnation) et une
élévation (la régénération). Il s’agit d’abord se faire proche de l'indigent
pour ensuite 'aider a se sortir de son indigence (83-84). Cet esprit d'étre
pauvre avec les pauvres pour ensuite aider les pauvres est clair dans le
«Pacte des catacombes de I'Eglise humble et servante», signé par
quarante évéques, dont la moitié d’Amérique latine, avant la fin de
Vatican I dans les catacombes de Sainte Domitilla. Il ne s’agissait pas
seulement de pauvreté, mais aussi de collégialité et de coresponsabilité
dans I'Eglise?.

La troisieme partie du livre concerne I'insertion de l’auteur dans
le diocese entre 1980 et 1986, il y a plus de trente ans maintenant. Cette
partie permet de comprendre comment se déroulait la mission aupres
des communautés indiennes a cette époque et a cet endroit. Elle n’était
pas tellement le fait d'une seule personne, mais surtout d'une «équipe
missionnaire itinérante », composée de laics, de prétres et de religieux.
Leur mission est basée sur la lecture de la Parole de Dieu, avec les
populations locales dans leur propre langue, afin qu’elles puissent
grandir dans la foi et dans l'engagement chrétien. Les activités des
communautés chrétiennes sont largement développées aussi avec des
exemples concrets tirés de I'expérience de 'auteur lors de son séjour en
Equateur. Un aspect intéressant de ce travail missionnaire est la difficulté
d’expliquer aux Indiens la valeur du célibat institutionnalisé, car le célibat
est considéré comme une faiblesse dans leur culture. Un prétre doit étre
marié s'il veut avoir de I'autorité dans leur société.

Le livre se termine par le retour de l'auteur et de sa femme
indienne dans son pays natal, la France, en raison de l'instabilité politique
de I'époque. Il aurait été intéressant que 'auteur revienne brievement sur
la région dans laquelle il a travaillé et qu'il fasse une simple réflexion sur
la situation actuelle. Néanmoins, étant donné la grande quantité
d’informations historiques recueillies, ce livre peut servir de révélateur
pour mieux comprendre la situation spécifique de I'Eglise en Amérique
latine, et plus particulierement en Equateur.

Peter Baekelmans

2. Le Pape Francois partage la méme idée avec I'actuel Synode sur la
Synodalité. En signe de ce refus du cléricalisme, Mgr Proafio a
commencé a porter, en tant qu’évéque, la tenue typique des Indiens, le
poncho.

508



Legrand Lucien, Paul et la mission. Apbtre des temps
nouveaux, Paris, MédiasPaul Editions, 2021.

L’«apotre des gentils» (Benoit XVI, 2008) est un modele du
missionnaire qu’on n’a pas fini de comprendre. Pour entrer comme il
convient dans les sources bibliques de l'activité missionnaire de saint
Paul, L. Legrand a divisé son ouvrage en trois parties résumées de
maniere suivante : 1) la mission comme réponse a un appel, 2) la mission
comme contenu du projet de Dieu pour le monde, et 3) la mission comme
enracinement dans une spiritualité.

Paul se présente aux chrétiens de Rome comme «serviteur de
Jésus Christ, apdtre appelé et mis a part pour annoncer I'Evangile de
Dieu» (Rm1, 1). On imagine aussitot la réaction de ceux qui le
connaissaient sous le nom de Saul. L.Legrand présente en détail
'autoportrait de Paul en insistant sur un élément de la vie de I'apdtre sur
lequel lui-méme revient plusieurs fois: sa conversion, sa vocation, son
appel a la mission: «La rencontre de Damas situe Paul dans la lignée
prophétique de Jérémie et du Serviteur de Yahvé. Le Ressuscité le charge de
mission : il le fait le prophéte des derniers temps qui va apporter la lumieére aux
nations » (35). La vocation/conversion est un facteur de compréhension de
la mission. Le missionnaire est un «appelé »; il n'est pas a I'origine de
I'initiative, mais en donne une réponse positive qu’éclaire I'Esprit. En
renouvelant ainsi son propre rapport a I'’appel qu'il a recu du Seigneur, le
missionnaire renouvelle du méme coup sa maniere de se comprendre.
C’est ce qui fait dire a L. Legrand que «pour Paul, la mission est grdce avant
d’étre responsabilité ; elle est don avant d'étre action » (55).

S’agissant de la mission comme contenu du projet que Dieu a
pour le monde, L. Legrand met en avant la maniere dont Paul a percu la
mission dans le monde complexe des «nations » de son temps. Face a la
propagande idéologique et religieuse du monde méditerranéen, Paul se
positionne différemment et annonce le message de «folie» du Messie
crucifié. Aux yeux de L. Legrand, Paul n’est pas un propagandiste d'une
religion nouvelle ni un opposant au judaisme. Il n’est pas non plus celui
qui veut avoir a son actif le plus grand nombre de baptisés. Car le Christ
ne I'a pas envoyé baptiser, mais annoncer I'Evangile (cf. 1Co 1, 17). Le
contenu de sa prédication axée sur la révélation du Messie crucifié ouvre
a une vision du plan de Dieu : rassembler le peuple de Dieu a I'appel de
I’Evangile et le redéfinir a la lumiere de la résurrection (99). Ici s’ouvre
alors le champ de la théologie de la mission mise en pratique par Paul.
C’est pourquoi, dans la deuxieme partie de I'ouvrage de L. Legrand, le
récit de la mission de Paul est suivi par I'évocation de ses méthodes et de
ses messages au peuple de Dieu ou communautés de la nouvelle alliance
(250) définies, selon Paul lui-méme, par «l'Esprit du Seigneur», par
opposition a I'attachement viscéral a ses freres selon la chair (100 et 104).

509



Dans son troisieme axe de la mission selon Paul, L. Legrand met
en évidence l'attitude de l'apdtre fondée sur une spiritualité, dont
I'essentiel est si peu visible, mais qui le guide sur les voies de la
participation a I'ceuvre de Dieu et fait croitre ce qu’il séme en tout lieu.

Paul a le souci d’apprendre a connaitre les personnes vers
lesquelles il est envoyé et a comprendre ce qu’elles vivent. Il formule
régulierement des prieres d’action de grace pour les communautés. C'est
aussi cette attitude du missionnaire-pasteur de Paul que L. Legrand fait
découvrir a son lecteur. Il est bien vrai que Paul rencontre des succes
dans les communautés qu’il a fondées et aupres desquelles il n’a voulu
rien savoir d’autre que Jésus Christ (cf. 2 Co 2, 2). Cependant, d”Antioche
de Syrie a Antioche de Pisidie, de ’Asie Mineure jusqu’en Illyrie et a
Rome, il fait aussi face a des oppositions, des incompréhensions, des
échecs, des emprisonnements, des bastonnades et des menaces de mort. Il
affirme qu'il peut tout en Celui qui le fortifie (Ph 4, 13), ou encore qu’il est
fort lorsqu'il est faible (2 Co 12, 10). De fait,
c'est «I'Esprit de la mission» (223), c’est-a-
dire la résurrection du Christ, qui est la
manifestation de la puissance de Dieu, c’est
cet Esprit qui accompagne le fondateur des
Eglises grecques, le soutient (226) et lui
donne la force surhumaine qui le pousse a

By
aul dépasser les capacités humaines (215). La

ul I"_ ' profondeur spirituelle est une condition
THESEN fondamentale pour que le missionnaire

puisse accomplir, en fidélité a I'appel qu’il a
recu, la mission a laquelle il s’engage. Seule
une vie missionnaire enracinée dans le
Christ peut subsister et porter du fruit.

A T'heure ol la mission est placée
au centre des réformes de la curie romaine,
le livre de L. Legrand peut étre vu comme une interrogation de I'Eglise
dans son rapport a sa mission actuelle dans le monde. Sa perspective
théologique met clairement en relief le concept de «peuple de Dieu»
dans I'agir missionnaire. Toutefois, en situant le livre dans le contexte des
débats sur les rapports entre le christianisme et les autres religions, ce
concept est sérieusement discuté, car les autres croyants ne se considerent
pas comme des occupants de second rang dans le concert des religions.
Des lors, la théologie du peuple de Dieu, comme point de départ de la
théologie de la mission, ne risque-t-elle pas de durcir les positions des uns
et des autres pour justifier leur réticence au dialogue ?

—

Jean-Claude Angoula

510



Table LXII — 2022

Auteur

Abomo-Mvondo M. Rose
Appiah-Kubi Francis

et Robert Yeboah
Aquilina Oliver
Baekelmans Peter
Bergarin Lara

Blanchard Yves-Marie
Boonen Petronella Maria

Cantal José Maria
Chaieb Marie-Laure

Chambo Michel
Courau Thierry-Marie
Duchéne Bernard
Diarra Pierre

D'Souza Ignatia
Elengabeka Elvis

Fossion André

Guixot Ayuso Michel Ane
Herman John Paul
Jorissen Brigitte

Larivera Luciano

Larios Mavoungou
Legrand Lucien

Lépez Carlos

Lépez Elisa Estévez
Martinez Savedra Luiz
Masson Catherine.

Mbah Magloire Bienvenu
Muresan Vivier Anne-
Sophie

Mujyambere André
Ndanga Jean Davy
Nelemta Paola —

Neves Tony

N’'nang Ekomie Landry
N’nang Ekomie Landry
Ogui Cossi Gaston
Ouedraogo
Palakeel Jose

Petit Jean-Frangois

Michel

Titre

Jeunesse Africaine catholique de France
La mission chez David Bosch

Formation pour la mission

Symposium Sedos 2021

L'actualité de Charles de Foucauld

Synode et synodalité dans le Nouveau Testament

La justice restauratrice en prison

Projet de formation MONICA en Algérie

Les Péres de [IEglise et la mission
aujourd’hui

L’Eglise en Chine.

Articulation théologique entre salut et saluts
L'Eglise d'Angola

Religions  traditionnelles
universalisme

Sceur de la petite fleur de Béthanie en Mauritanie
Organisation de la mission dans les Pastorales
La catéchése contemporaine

Chrétiens et hindous

La mission de 'Eglise en Inde

La missiologie belge au XXe s,

Des jésuites a Bruxelles

Exhortation Africee Munus : 10 aprés
Perspective biblique )

Rutilio grande. Martyr de 'Eglise des pauvres
Jésus etla cananéenne

La mission en Amérique latine

Pauline Jaricot : actualité d'un charisme

Les catéchistes et la fondation de 'Eglise
Paix des Eglises. Paix du monde

afficaines et

Le défi de léducation

La synodalité : particulier et universel

Au service de I'Eglise du Tchad

XXle chapitre général spiritain

Pour renouveler [élan missionnaire

Articulation entre le particulier et l'universel

La mission a I'heure de I'Afrique
Missionnaire a la prison des Baumettes
Identités et universalismes en Inde

L’avenir de la mission en Europe

vol. p.

249-500
248-345

248-375

246-114
248-279
245-409
247-211

249-402
248-300

247-201
249-431
247-135
249-470

248-263
246-29

246-86

246-120
248-336
246-105
247178

247-237
249419
249-391
247-155
248-323
246-54
248-359
247-242

246-110
249-444
246-14

246-99
246-24
249-407
246-66
249-398
249-455
247-168

511



Poucouta Paulin Dynamiques de la mission en Jn 21 248-287

Prudhomme Claude L’histoire de la mission catholique 247-223
Raschietti Estévéo Le CELAM et la mission en Amérique latine  246-77
Robotovao Rodin Noélson  L’Eglise 8 Madagascar 248-272
Routhier Gilles La réforme de la curie 249-483
Sceam 19e Assemblée générale 249-495
Simon-Perret Agnés La mission au souffle de l'altérité 246-7
Tabard René La mission en milieu rural 247147
Tauchner Christian La missio Dei. 70 ans apres. 248-312
Zitisa Kuyinimina Justin Lecture africaine d'Evangelii gaudium 247-187
Zorn Jean-Francgois La mission au rythme de I'oecuménisme 246-42

2023

& assaciation et fa wdaction e la
sauhaitent & towtes fes foctiices of &
tous fes fectewns une Sainte Fete e

sl 2022
ok four adressent fours meillewrs voouo
pour fa nowdelle année 2023

Achevé d'imprimer par Corlet — 14110 Condé-en-Normandie
N° d’'imprimeur : — dépotlégal: 2022 — imprimé en France
Commission Paritaire des Publications de Presse : Certificat n° 1025 G

512



SPIRITUS

est une revue d'expériences et de recherches missionnaires. Elle
se construit a partir des événements de la vie des communautés
humaines et chrétiennes des divers continents. Elle rassemble,
partage et approfondit les questions suscitées par I'annonce
du Royaume de Dieu aujourd’hui.

_é

Revue trimestrielle fondée en 1959 par les spiritains
et gérée en commun par 9 Instituts missionnaires :

- Congrégation du Coeur Immaculé - Société des Missions Africaines
de Marie (Scheutistes) « Société du Verbe Divin
« Congrégation du Saint-Esprit (Spiritains) « Sceurs de Saint-Joseph de Cluny
« Missions Etrangéres de Paris « Seeurs missionnaires du Saint-Esprit
+ Missionnaires d’Afrique (Péres Blancs) Spiritaines
+ Oblats de Marie Immaculée

Spiritus est un instrument de libre recherche
au service de la Mission.
Les positions prises par les différents auteurs
n‘engagent qu’eux-mémes.

' ‘ Rédaction et administration de la revue
”I 12 rue du P. Mazurié - 94550 Chevilly-Larue - France
Tél.:0033616841913/00336 1033 3945/00336 7401 23 89
courriels de la rédaction:
poucouta@hotmail.com / spiritus.redaction@wanadoo.fr

courriel du service abonnements : asso.spiritus@gmail.com
Site : www.revue-spiritus.com

N” de commission paritaire : 1025 G 83668

Directeur de la publication : Paulin Poucouta
Directeur adjoint: Jean-Claude Angoula
Administratrice : Marie-Annick Crochet

Comité de rédaction : Peter Baekelmans, cicm; Bertrand Evelin, omi; Frangois Glory, mep ;
Landry N'nang Ekomie, Cssp ; Paul Quillet, sma; Sawadogo Adrien, pb ; Agnés Simon-Perret, SMSpS ;
Christian Tauchner, svd.

Conseil de rédaction : Catherine Chevalier ; Pierre Diarra ; Sidnei Marco Dornelas; Ameer Jajé ;
Evelyn Monteiro; Luiz Martinez-Saavedra et les membres du Comité de rédaction.

Périodicité : mars, juin, septembre, décembre.

Cum permissu superiorum / Reproduction interdite sans autorisation.

TARIFS des ABONNEMENTS
Zone 1: Europe - USA - Canada - Japon - Corée - Hong Kong - Singapour - Taiwan - Thailande -
Australie-RSA ... 45 €

Zone 2:touslesaulrespays..............ouuee.. 35€
Vente au numéro : 13 € le cahier.

Tout moyen de liaison et toute correspondance d’un abonné ou d'un intermédiaire payeur doivent
indiquer impérativement le numéro d’abonné (de 1000 4 4700 pour les abonnés, de 5000 a 5999
pour les intermédiaires). Cf. « référence » sur les factures.

C.CP.: Revue Spiritus 16.507.10 F Paris
Evitez les chéques bancaires étrangers et faites usage d'un virement international :
IBAN : FR 18 2004 1000 0116 5071 0F02 053.
BIC: PSSTFRPPPAR
Au nom de : Association de la revue Spiritus.




