


 1 

 
 

 

 

Édito : Toujours plus loin 
 

 

Actualité missionnaire 
 

 

Spiritus, une grille de lecture pour la vie  
Que dire de Spiritus au moment où sort son numéro 250 ? Dennis Gira, 
longtemps membre du conseil de rédaction de la revue, entend dégager trois 
orientations essentielles qui ont impacté sa propre vie : l’humilité, le dialogue 
interreligieux et son lien intrinsèque avec l’annonce de l’Évangile. Ces trois 
dynamiques ont structuré sa grille de lecture non seulement de Spiritus, mais 
aussi son engagement dans le monde et l’Église. 

7 

 

Réception de la revue Spiritus en Centrafrique  
Au cœur d’un pays en pleine tourmente, la République centrafricaine, l’Église 
s’efforce d’y porter un message de paix et de réconciliation et contribuer à la 
reconstruction du pays. Dans ce contexte, la réflexion sur la mission s’avère 
importante et pour ceux qui sont déjà sur le terrain et pour ceux qui se forment 
à y aller. C’est ainsi que Patrick Mbea se rappelle la revue Spiritus et son apport 
dans la formation et dans le quotidien de la vie missionnaire.  

13 

 

Une réflexion sur Spiritus  
Armel Duteil apprécie Spiritus qui a accompagné sa formation en théologie, a 
éclairé les débats houleux suscités par le concile Vatican II. Aujourd’hui, la 
revue accompagne sa réflexion sur la mission. Ainsi le numéro sur le Synode 
a été d’un grand soutien pour le lancement du synode sur la synodalité dans 
plusieurs structures ecclésiales. Néanmoins, quel avenir pour la revue dans un 
monde où on lit de moins en moins ? Il fait des propositions stimulantes.  

15 

 

Lire Spiritus au Pérou. Penser la mission aujourd’hui  
Au cœur de son expérience pastorale au Pérou, la revue Spiritus est pour 
Marco Dornelas comme une fenêtre sur la mission universelle. Elle le met en 
relation avec diverses expériences missionnaires à travers le monde. Mais, 
avec la mondialisation, la revue Spiritus, qui entend tenir compte des pratiques 
missionnaires, ne devrait-elle pas orienter sa réflexion un peu plus vers les 
routes de la mobilité humaine multidimensionnelle ?  

18 

 

ommaire 



 2 

Dossier : Inculturation et libération  
 

Inculturation, acculturation, contextualisation :  
éclairage anthropo-théologique  
Pour nous aider à comprendre de nombreuses expressions liées à la thématique 
du dossier de ce numéro 250 de la revue Spiritus, Philippe Chanson nous 
propose un éclairage anthropo-théologique de trois expressions : inculturation, 
acculturation, contextualisation. Expressions dont il faut user en théologie et 
en missiologie avec beaucoup de délicatesse. Elles doivent nous aider non 
seulement à comprendre, mais surtout à entendre l’Autre. 

25 

 

Chemin d’Emmaüs, chemin de libération  
La quête de libération est au cœur de tous les peuples, qui l’expriment chacun 
à sa manière. Ainsi, le soupir de désespoir des disciples d’Emmaüs traduit non 
seulement leur soif de libération, celle de tout un peuple. Sans renier la 
légitimité de leurs aspirations, Jésus les invite à dépasser leur nationalisme 
pour une expérience libératrice plus radicale, plus profonde, plus holistique, 
plus universelle, plus fraternelle. Sa mort et sa résurrection en sont les ressorts.  

37 

 

La dynamique religieuse de la libération chez F. Eboussi-Boulaga  
Une lecture théologique de « Christianisme sans fétiche » 
Partant du « livre fétiche »,  Christianisme sans fétiche, du penseur 
camerounais Fabien Eboussi-Boulaga, Csilla Kovacs présente un aspect peu 
commenté de sa pensée. Il s’agit de la libération entendue comme catégorie 
du salut. C’est là le ressort et l’horizon de tous les autres types de libération. 
En ce sens, Eboussi-Boulaga ne complète-t-il pas de manière fort pertinente la 
réflexion des divers théologiens de la libération ?  

51 

 

Le « mysticisme autochtone » dans la perspective amazonienne 
Dans Querida Amazonia, le pape François demande non seulement d’écouter 
les cultures et les religions amazoniennes, mais aussi d’apprendre d’elles, de 
leur dynamisme, de leur vision du monde et de leur spiritualité. Ainsi, 
l’expérience amérindienne de Dieu-Déesse, conçue comme Grand-Père-
Mère, peut enrichir l’expérience chrétienne du Mystère ineffable et, par 
conséquent, la tradition mystique chrétienne.  

64 

 

L’interculturalité selon Benoît XVI 
Aujourd’hui, il n’est pas possible de parler de l’inculturation sans évoquer 
un de ses pendants, l’interculturalité. Ce thème revenait souvent chez 
Joseph Ratzinger et le pape Benoît XVI. Comment et dans quel contexte 
ce thème s’est-il invité au menu de sa réflexion ? Quels en sont le ressort 
et le coefficient théologiques ? N’est-ce pas l’occasion de rendre un 
vibrant hommage au théologien et au pape émérite ? 

78 

 

Pour une diaconie de la foi. « L’attention spirituelle » au cœur de la 
lutte contre la misère 
Dans la lutte contre la précarité, on a tendance à oublier la foi et les 
pratiques spirituelles des personnes. D’où la nécessité d’ajuster notre 
compréhension de la diaconie et de la place que celle-ci tient dans la 
mission de l’Église. En effet, reconnaître que les pauvres sont des sujets 
de foi peut nous engager dans une « diaconie de la foi ».  

91 



 3 

Varia 
 
 
 

Oscar Bimwenyi-Kweshi. Pour une spiritualité africaine  
Oscar Bimwenyi-Kweshi est un des baobabs de la théologie africaine. On ne 
sait pas assez que ce fondateur de la congrégation « sainte Trinité » nous laisse 
également en héritage une spiritualité africaine, un pèlerinage tendu vers la 
lumière de l’improbable. Rita Mboshu Kongo en présente ici les trois 
dimensions principales : une spiritualité de l’incarnation, une spiritualité 
dynamique et une spiritualité « de l’accolade ».  

103 

 

À l’écoute des migrants  
Suite à la parution de son livre,  Le Dey de l’hôpital, un aventurier en Algérie , 
Laurence Huard engage ici un dialogue avec les lecteurs et lectrices de la revue 
à propos des migrants. Il s’agit d’un sujet dont on parle souvent et qui fait 
couler beaucoup d’encre. Elle propose de s’investir dans des combats plus 
essentiels qui nous rassembleraient, quelles que soient nos origines.  

113 
 

 

Chroniques 
 

Actrices et acteurs d’origines diverses dans l’Église catholique  
de Belgique  
Les 28, 29 et 30 novembre 2022 fut organisé à Louvain-La-Neuve et à Leuven 
un colloque autour des enjeux ecclésiaux et pastoraux liés à la diversité des 
acteurs et actrices dans l’Église catholique en Belgique. Points de départ de 
cette initiative, un certain nombre de constats ou de réalités concernant les 
transformations de l’Église en Belgique depuis quelques années. Les 
organisateurs nous en livrent ici le compte-rendu. 

123 

 

Livres 
 

Recensions 
 

125 

 
Claude Tassin, Paul, le travail et l’argent. Des domaines futiles ? Paris, 

Mediaspaul éditions, 2021.  
Dennis Gira, Le dialogue interreligieux : une perspective chrétienne. Les 

questions qui vous brûlent les lèvres… mais que vous n’avez jamais osé poser, 
préface de Jean-Marc Aveline, Marseille, Publications Chemins de dialogue, 2022.  
 



 4 

 

Chrétiens du Sud-Soudan :  
Sel et lumière (Mt 5, 13.14) 
 
(…) Je voudrais donc m’arrêter sur les paroles de 

vie que notre Seigneur Jésus nous a adressées aujourd’hui 
dans l’Évangile : « Vous êtes le sel de la terre […]. Vous 
êtes la lumière du monde » (Mt 5,13 .14).  

 (…) Aujourd’hui, je voudrais vous remercier, 
car vous êtes le sel de la terre dans ce pays. Pourtant, face 
à tant de blessures, à la violence qui alimente le poison de 
la haine, à l’iniquité qui provoque la misère et la pauvreté, 
vous pouvez vous sentir petits et impuissants. Mais, 
lorsque la tentation de vous sentir inadéquats vous 
assaille, essayez de regarder le sel et ses petits grains : 
c’est un petit ingrédient et, une fois posé sur une assiette, 
il disparaît, il fond, mais c’est précisément de cette façon 
qu’il donne de la saveur à tout le contenu. Ainsi, nous, 
chrétiens, bien que fragiles et petits, même lorsque notre 
force semble faible face à l’ampleur des problèmes et à la 
fureur aveugle de la violence, pouvons contribuer de 
manière décisive à changer l’histoire.  

(…) Frères et sœurs, l’invitation de Jésus à être 
la lumière du monde est claire : nous, qui sommes ses 
disciples, sommes appelés à briller comme une ville 
placée en haut, comme un chandelier dont la flamme ne 
doit jamais s’éteindre. En d’autres termes, avant de nous 
inquiéter de l’obscurité qui nous entoure, avant d’espérer 
que quelque chose s’éclaircisse autour de nous, il nous est 
demandé de briller, d’illuminer par notre vie et nos 
œuvres les villes, villages et lieux que nous habitons, les 
personnes que nous fréquentons, les activités que nous 
menons.  

(…) Chers bien-aimés, je vous souhaite d’être le 
sel qui se répand et se fond avec générosité pour parfumer 
le Sud-Soudan du goût fraternel de l’Évangile ; d’être des 
communautés chrétiennes lumineuses qui, comme des 
cités placées en hauteur, jettent une lumière de bien sur 
tous et montrent qu’il est beau et possible de vivre 
gratuitement, d’avoir de l’espoir, de construire ensemble 
un avenir réconcilié. Frères et sœurs, je suis avec vous et 
je souhaite que vous fassiez l’expérience de la joie de 
l’Évangile, de la saveur et de la lumière que le Seigneur, 
« le Dieu de la paix » (Ph 4, 9), le « Dieu de toute 
consolation » (2 Co 1, 3), veut répandre sur chacun de 
vous.  

Pape François, Homélie à Juba au sud Soudan,  
Dimanche, 5 février 2023. 

 



 5 

 
 

 

 
 

 

 
 

’expérience biblique en témoigne : c’est à partir de la Parole 

de Dieu que se construisent la capacité et la volonté de 

réunifier une expérience missionnaire qui avance et se 
fortifie. Au peuple d’Israël, Moïse demande d’aller jusqu’au bout 

du chemin qui lui est destiné : « Vous allez passer le Jourdain pour 

aller prendre possession du pays que le Seigneur votre Dieu vous 

donne » (Dt 9, 1 ; 11, 31). À Simon Pierre et à ses compagnons, Jésus 
donne cette injonction : « Avance en eau profonde et jetez vos 

filets… » (Lc 5, 4).  

 
Le Jourdain et le lac de Génésareth sont pour Israël et pour les 

apôtres des défis à relever à tout prix. Rien ne doit les arrêter ni 

empêcher la pleine réalisation de leur activité. Dans cette 

perspective, la mission consiste à « aller toujours plus loin » dans les 
initiatives qui sont prises. Confrontée aux défis des réalités du 

terrain, l’expérience missionnaire est appelée à se développer parce 

que les logiques qui la structurent sont définies par des orientations 

normatives ou la parole au caractère sacré. En prenant comme 
arrière-fond les deux passages du livre du Deutéronome et de 

l’évangile de Luc, il est possible de dégager trois attitudes qui 

résument la tonalité de la revue Spiritus, et dont ce numéro 250, 

particulier par son chiffre rond, voudrait encore faire écho. 
 

La première est d’ordre analytique et vise à décrire les logiques de 

l’action présentes dans chaque expérience missionnaire concrète. 

Restant dans le langage de Lucien Lozo, éditorialiste du premier 
numéro de Spiritus de juin 1959, nous parlerions de « fichier 

analytique » regroupant des références concernant tel ou tel sujet de 

ditorial 

L 



 6 

l’actualité missionnaire. Pour correspondre à ce tracé éditorial, les 

articles de la revue continuent de donner la priorité au terrain. C’est 

ce qui se traduit par ce leitmotiv de la deuxième page de couverture 

de la revue : « Spiritus se construit à partir des événements de la vie 
des communautés humaines et chrétiennes des divers continents ». 

 

La deuxième attitude vise à comprendre comment les acteurs de la 

mission combinent et articulent les logiques d’action. De ce point de 
vue, Spiritus est une revue apprenante et enseignante. Ses rubriques 

ont évolué tout en restant dans une sorte d’espace où interviennent 

la description, la réflexion, le recueil d’œuvres variées, le compte-

rendu et la recension. L’objectif est de rassembler, partager et 
approfondir les questions suscitées par l’annonce du Royaume de 

Dieu aujourd’hui. 

 

La troisième tâche consiste à appréhender toujours mieux les 
diverses situations missionnaires de l’Église à travers la façon dont 

elles sont synthétisées et catalysées tant au plan individuel que 

collectif, à distinguer « missions » et « mission ». L’Église est une, 
mais la pratique missionnaire est plurielle. 

 

Spiritus porte le souci d’aller toujours plus loin dans une réflexion 

missiologique et théologique menée, non sans vifs débats, depuis 
une soixantaine d’années. Attaché à cette mission, le présent 

numéro propose une série d’articles sur la libération, l’inculturation 

et l’interculturalité. Ils témoignent des manières plurielles de 

s’approprier la parole de Dieu.  
 

Merci aux lecteurs qui, à l’occasion de ce numéro 250 de leur revue, 

ont dit de tout cœur ce qu’ils en pensent. On aurait dû donner la 

parole à davantage de personnes. Nous espérons que leur 
témoignage rejoint de nombreux lecteurs. La revue a besoin de tous 

pour redynamiser son présent et son devenir, pour consolider le 

fondement et la motivation de son action, pour que celle-ci se 

déploie dans toute son ampleur. En somme, la mission d’aller 
toujours plus loin est au cœur de la vie de la revue Spiritus. 

 

Jean-Claude Angoula 

 



 7 

 
 

 

 
 

 

 

 

 

Dennis Gira 
 

 

 

 

l’occasion de ce 250e numéro de la revue Spiritus, je voudrais 

en décrire trois orientations essentielles qui illustrent à quel 
point elle a impacté ma vie en soulignant l’importance de 

l’humilité, la nécessité du dialogue interreligieux et le lien entre 

l’annonce de l’Évangile et le dialogue interreligieux. Ces trois 

orientations ont structuré ma grille de lecture « personnelle », non 
seulement de Spiritus mais de mon engagement dans le monde et 

dans l’Église. 

 

 

Équilibre entre humilité et audace 
 

En ce qui concerne cette première orientation, il me semble 
important de préciser qu’au lieu de mettre l’accent uniquement sur 

nos limites, que nous ne pouvons pas ignorer, il est plus juste de le 

mettre également sur la grandeur des œuvres que nous, chrétiens, 

ctualité 

À 



 8 

sommes appelés à accomplir. Les articles de Spiritus, écrits par des 

missionnaires, hommes et femmes, travaillant à travers le monde, 

illustrent bien cet équilibre. 

 
Je pense souvent à eux en méditant sur la réaction de Jésus à la 

demande de Philippe : « Seigneur, montre-nous le Père et cela nous 

suffit » (Jn 14, 8). La réaction du Seigneur est très forte : « Voilà si 

longtemps que je suis avec vous, et tu ne me connais pas, Philippe ? 
Qui m’a vu a vu le Père. Comment peux-tu dire : “Montre-nous le 

Père !” ? (Jn 14, 9a) ». Philippe a dû se sentir très petit en entendant 

cela. Mais trois versets plus loin, Jésus initie Philippe et les autres 

présents à la Cène à ce qu’est « l’humilité audacieuse » : « En vérité, 
en vérité je vous le dis, celui qui croit en moi fera, lui aussi, les 

œuvres que je fais ; et il en fera même de plus grandes, parce que je 

vais vers le Père » (Jn 14, 12).  

 
Jésus ne laisse pas le temps à Philippe et aux autres de sombrer dans 

une humilité dépréciative. Les mots « parce que je vais vers le père » 

ne peuvent pas être isolés des versets suivants (voir Jn 14, 16-26) qui 
assurent les apôtres – et à travers eux, tous les baptisés – que l’Esprit 

saint sera envoyé par le Père, et que cet Esprit les accompagnera sur 

leur route, les aidera à accomplir ces œuvres « plus grandes » que 

celles que le Christ a faites. Cette histoire peut sembler troublante ! 
Comment oser penser une chose pareille ? En fait, Jésus nous 

appelle à être tout à la fois humbles et audacieux, enracinés dans la 

vérité entière de ce que nous sommes dans le Christ avec l’aide de 

l’Esprit. 
 

Quel dommage que tant de chrétiens soient parfois paralysés par 

une humilité qui reste éloignée de toute l’audace qu’ils pourraient 

puiser dans la source qu’est la présence active de l’Esprit saint, 
lequel, avec notre coopération, continue inlassablement et partout, 

à accomplir sa mission qui est de sanctifier toute la création. Oui, 

nous pouvons accomplir les œuvres dont parlait Jésus parce que 

nous ne dépendons pas uniquement de notre propre force. Voilà où 
peut nous mener un bel équilibre entre humilité et audace que l’on 

découvre souvent mis en acte en lisant Spiritus. 

 

 



 9 

L’indispensable dialogue 
 

 

La deuxième orientation est l’importance que Spiritus accorde au 
dialogue interreligieux, signe de son respect pour les croyants 

d’autres religions et pour leurs religions. Cela nous porte à penser 

à la grandeur de la personne humaine affirmée par la foi chrétienne 

et selon laquelle toute personne, sans exception, est créée à l’image 
de Dieu, désirée par Dieu, aimée de Dieu… et appelée à entrer dans 

une communion avec Lui qui dépasse toute mesure. Et tout cela est 

vrai malgré les lenteurs, l’ignorance, la faiblesse, l’imperfection, etc. 

qui la masquent si souvent et qui pèsent sur nous jusqu’au point de 
nourrir l’humilité dépréciative qui peut enfermer les personnes 

accrochées à l’idée qu’elles se font d’elles-mêmes, et qui n’est pas à 

la hauteur de ce qu’elles sont aux yeux de Dieu. Grégoire de Nysse 
(330 env.-395 env.) – théologien, mystique, évêque et Père de 

l’Église – nous laisse des mots précieux sur notre véritable 

grandeur, dans sa Deuxième homélie sur le Cantique des Cantiques : 
 

Connais combien ton Créateur t’a honoré au-dessus de toute 
créature. Le ciel n’est pas une image de Dieu, ni la lune, ni le soleil, 
ni la beauté des astres, ni rien de ce qui peut être vu dans la création. 

Seul tu as été fait image de la Réalité qui dépasse toute intelligence, 
ressemblance de la beauté incorruptible, empreinte de la divinité 

véritable, réceptacle de la béatitude, sceau de la vraie lumière. 
Lorsque tu te tournes vers Lui, tu deviens ce qu’il est lui-même […]. 

Il n’y a rien de si grand parmi les êtres qui puisse être comparé à ta 
grandeur. Dieu peut mesurer le ciel tout entier à l’empan. La terre 
et la mer sont enfermées dans le creux de sa main. Et cependant, Lui 

qui est si grand et contient toute la création dans la paume de sa 
main, tu es capable de le contenir, il demeure en toi et il n’est pas à 

l’étroit en circulant dans ton être […]1. 
 

Ces mots montrent que toute personne, parce qu’elle est créée à 

l’image de ce Dieu, est éminemment digne du respect de tous. Et ce 

respect va jusqu’à reconnaître que les personnes qui croient 
« autrement » que nous ont aussi quelque chose d’important à dire 

 
1. Grégoire de Nysse, (PG 44, 765) cité dans Olivier Clément, Sources, Les 

mystiques chrétiens des origines (textes et commentaires), Paris, Stock, 1982, 73-
74. 



 10 

sur leur expérience du Mystère, Source de toute vie. Que cette 

expérience soit exprimée dans des termes propres à leur tradition, 

et donc très différents de ceux qu’emploie la tradition chrétienne, 

fait qu’elle peut aider les chrétiens à approfondir et à purifier leur 
propre compréhension du Mystère de Dieu et de la place de sa 

présence aimante dans la vie de chacun(e)2 (voir Dialogue et 

Annonce, 49). Et c’est en expliquant à leur tour ce qui les fait vivre 

vraiment que les chrétiens rendent ce même service à leurs 
interlocuteurs. 

 

Dans ce que nous venons de voir, le mot « mystère » est très 

important, surtout si nous considérons qu’ici, il ne désigne pas une 
réalité tellement immense que nous ne la comprendrons jamais, 

mais une réalité tellement immense que nous n’arrêterons jamais 

d’en découvrir les contours et la profondeur. Ainsi, quand nous 

affirmons ici que Dieu est « Mystère », nous refusons de le 
repousser en dehors de notre champ d’expérience humaine et nous 

reconnaissons la possibilité de le connaître progressivement, de 

plus en plus, tout en renonçant à la prétention de pouvoir un jour 
comprendre tout de Lui. C’est possible parce que nous pouvons 

aussi affirmer, de façon analogue, que toute personne est mystère. 

Qui, par exemple, oserait imaginer que l’idée qu’il se fait des 

personnes qu’il aime, admire et connaît bien – et même de celles 
qu’il connaît peu ou pas du tout – coïncide avec ce qu’elles sont 

réellement ? Dans un couple, il est clair que la relation d’amour 

risque de s’arrêter brusquement si l’un des partenaires réduit 

l’autre à l’image, nécessairement limitée, qu’il se fait de lui ou d’elle. 
L’autre en tant que tel n’existerait plus pour lui. Cette attitude 

transformerait le monde dans lequel le devenir de chacun(e) 

dépend largement de la qualité de ses relations, en un enfer dans 

lequel celles-ci ne pourraient plus être ni respectueuses, ni aimantes 
… et ce serait vrai du dialogue aussi. 

 

Notre expérience de la relation interpersonnelle nous dit donc 

quelque chose de la relation que nous pouvons avoir avec Dieu, 
comme notre relation avec Dieu nous montre toutes les possibilités 

que nos relations interpersonnelles nous offrent. Cela nous permet 

 
2. Voir Dialogue et Annonce, 1991, 49. 



 11 

de voir comment chacun(e) peut grandir dans la foi, dans sa 

connaissance de Dieu et sa relation avec Lui, d’une manière 

analogue à celle dont nous grandissons dans la vie, dans nos 

relations avec tous ceux que nous aimons… dans l’espérance que ce 
cercle s’élargira pour, un jour, embrasser le monde entier, en Dieu. 

Il y a pourtant deux pièges à éviter pour un chrétien. Le premier est 

de penser qu’il a l’accès unique à Dieu, ce qui relativise grandement 

l’expérience religieuse des autres. Le second est d’oublier qu’il 
bénéficie cependant d’un accès privilégié à Dieu en Jésus Christ, qui 

est la manière d’être de Dieu parmi les hommes. (Concernant le 

second piège, il faut se rappeler que Jésus Christ aussi est un 

« Mystère » dont nous n’allons jamais cesser de découvrir la 
profondeur grâce aux moyens que la tradition chrétienne nous offre 

et au dialogue avec les croyants d’autres religions). 

 

 

L’annonce de l’Évangile  
et le dialogue interreligieux 
 
Les lecteurs de Spiritus sont conscients des implications de la 

réflexion ci-dessus. Ils ont peut-être bien compris aussi pourquoi la 

troisième orientation sera le constant souci de garder un équilibre 

entre ce dialogue et l’annonce de l’Évangile. Ici je me limiterai à 
quelques remarques sur cette question. 

 

La première remarque vise à souligner que tout effort pour montrer 

qu’annoncer l’Évangile est plus important que dialoguer, ou le 
contraire, est très mal venu. Ceux qui s’engagent dans le dialogue 

interreligieux ne comprennent pas les accusations de relativisme, 

pas plus que ceux qui s’engagent pleinement, et avec enthousiasme, 

dans l’annonce de l’Évangile ne comprennent les accusations de 
prosélytisme. Ce type de querelle ne fait que nuire à ceux qui 

s’engagent et finalement c’est l’Église entière qui en souffre.  

 

Le plus souvent, les dialogues que j’ai connus étaient des dialogues 
en vérité, c’est-à-dire des dialogues dans lesquels chacun exprimait 

avec justesse sa propre tradition, écoutait attentivement les propos 

de ses interlocuteurs, et puis s’efforçait d’adapter la présentation de 

sa foi afin qu’elle soit plus audible pour ses interlocuteurs. Tout cela 



 12 

est loin d’être du relativisme. Il faut noter aussi que, quand un 

chrétien s’explique dans le dialogue, tôt ou tard, il parlera 

explicitement des grands mystères de la foi. Il peut expliquer 

pourquoi cette foi est importante pour sa propre vie, mais il n’a 
aucun intérêt à dire qu’elle est aussi importante pour son 

interlocuteur. Un tel glissement trahirait la confiance nécessaire 

pour que tout se passe bien dans le dialogue et cela pourrait tout 

miner. Et il est probable que la personne « trahie » aurait fort peu 
envie d’être évangélisée. En effet, seule, elle peut décider de ce 

désir.  
 

La seconde remarque veut attirer l’attention sur le fait que le 
chrétien qui s’engage dans le dialogue témoigne par là même de 

plusieurs aspects essentiels de la foi : le respect que l’Église a pour 

les religions, l’affirmation que toute personne est créée à l’image de 
Dieu, le regard aimant que Dieu pose sur toute personne humaine, 

la dignité que le christianisme accorde à celle-ci (n’oublions pas 

Grégoire de Nysse) ; et sans doute la conviction qu’a un chrétien 

que ces interlocuteurs d’autres traditions ont des choses, qui pour 
eux sont importantes à dire, et, pour nous, importantes à entendre. 

Un chrétien qui refuse de dialoguer pour des « raisons 

théologiques » laisse entendre à ceux qui croient autrement que leur 

expérience est sans intérêt pour les chrétiens, que Dieu (Père, Fils et 
Esprit saint) est absent de leurs vies, que les chrétiens pensent que 

le salut leur est réservé… ce qui serait scandaleux pour beaucoup 

aussi de leurs frères et sœurs dans la foi en Christ. 
 

Finalement, toute réflexion sur cette troisième orientation devrait, à 
mon avis, conduire à la conclusion que les personnes qui annoncent 

l’Évangile et celles qui s’engagent dans le dialogue ont besoin les 

unes des autres. Les premières rappellent aux secondes que Jésus 

Christ est le chemin, la vérité et la vie. Les secondes rappellent aux 
premières que Jésus Christ est inséparable du Verbe de Dieu dont 

saint Jean affirme : « Tout fut par lui et sans lui rien ne fut (Jn 1, 3) » 

et que le Verbe de Dieu est sans aucun doute plus proche des 

croyants d’autres religions et même des non-croyants que nous ne 
l’imaginons. 

 

Dennis Gira 

 



 13 

 

 

 

 
 

 
 

Patrick Omer Mbea 
 

 

 

 
omme fidèle lecteur de la revue Spiritus, à l’occasion de la 

parution du 250e numéro, il m’a été demandé de donner 

une appréciation venant de Centrafrique. Je voudrais 

rendre un vibrant hommage aux membres du comité de rédaction 
pour le travail assidu, la qualité des témoignages d’expériences et 

de recherches missionnaires recueillis et mis à la disposition des 

lecteurs.  
 

Pour un pays comme la Centrafrique, marqué par les conflits 
militaro-politiques à répétition, la mission reste un défi au 

quotidien. En effet, en 2012, la République centrafricaine a failli 

basculer dans le chaos avec la prise de pouvoir par la force des 

rebelles de la coalition « Séléka ». La religion a été instrumentalisée 
pour opposer les chrétiens et les musulmans. Il a fallu l’intuition des 

leaders religieux pour mettre en place rapidement la plateforme des 

confessions religieuses (catholiques, protestants et musulmans). Ils 

ont sillonné le pays en pèlerins de paix pour éviter le pire. La 
mission en Centrafrique a pris depuis lors la forme du dialogue 

interreligieux au service de la paix.  

C 



 14 

Aujourd’hui, il y a un retour progressif à la paix. Les rebelles se sont 
dissimulés dans la brousse et opèrent en coupeurs de route. L’armée 
nationale, appuyée par les Russes et les Rwandais, n’a pas les 
capacités suffisantes pour assurer la sécurité d’un pays de 622 000 
km2, avec des routes impraticables. Dans ce contexte, la revue Spiritus 
est un outil de liaison où l’on puise à la source des réflexions et des 
témoignages édifiants pour se nourrir intellectuellement et 
spirituellement. Comme écho de l’actualité missionnaire universelle, 
elle nous aide à être non seulement au courant des situations et des 
défis missionnaires à travers le monde, mais aussi à enrichir les 
thèmes de retraites, de récollections et de formation dans les 
communautés.  
 

La revue Spiritus devrait avoir une place de choix dans les 
bibliothèques des communautés sacerdotales, religieuses et surtout 
des maisons de formation. Nous regrettons la méconnaissance de 
cette Revue, chez les laïcs en Afrique en particulier, alors que 
beaucoup de laïcs y donnent des témoignages pertinents qui 
pourraient instruire et redynamiser la mission dans différents 
contextes du monde.  
 

Nous constatons un désintérêt de plus en plus grand pour la lecture 
dans les maisons de formation et chez les agents pastoraux à cause 
d’internet et de ses multiples applications. C’est une situation à 
déplorer. Les formateurs des séminaires et d’autres maisons de 
formation devraient être invités à y veiller. En principe, chaque 
maison de formation devrait avoir un abonnement à la revue Spiritus 
qui a fait ses preuves depuis des années comme bulletin de référence. 
Une des difficultés en Centrafrique reste le problème de la régularité 
dans l’acheminement du courrier postal. Cependant, à Bangui, je suis 
heureux de bénéficier régulièrement de la réception de Spiritus. 
 

Dans le sommaire, j’apprécie particulièrement la rubrique sur 
l’actualité missionnaire, ainsi que le « dossier » et les « chroniques ». 
Il faut apprécier également le soin particulier accordé constamment 
à la présentation de la revue, ce qui rend la lecture plus aisée. Je 
présente mes sincères encouragements au comité de rédaction pour 
le dur labeur et leur esprit de dévouement, en vue d’offrir ce joyau 
aux lecteurs et d’aider au ressourcement intellectuel et spirituel de 
chacun. 
 

Patrick Omer Mbea 



 15 

 

 

 

 
 

 

 

 

Armel Duteil  
 
 

 

 

Spiritus et la formation  
 

 

tant encore étudiant spiritain en philosophie, à Mortain en 
Normandie, en 1958-1960, j’ai eu la chance de participer à un 

groupe de recherches libermaniennes sous la direction du 

Père Athanase Bouchard et, ainsi, d’assister à la naissance de 
Spiritus. J’ai apprécié l’ouverture progressive de la revue à 

différentes congrégations missionnaires, ce qui est d’un intérêt 

évident. De même que l’ouverture progressive dans la recherche, 

en lien avec ce qui se passait dans l’Église et dans la société.  
 

De 1964 à 1966, étudiant en théologie me préparant au sacerdoce, 

deux choses m’ont spécialement marqué. D’abord, mon insertion 

pastorale à Villejuif, sous la direction exigeante du Père Christian 
Roussin (voir le livre : « Les pauvres à la porte »), dans un centre 

d’accueil où se retrouvaient des Français en situation difficile, des 

Nord-Africains (juste après la guerre d’Algérie) et des Portugais 

fuyant leur pays pour ne pas être envoyés se battre contre les 

E 



 16 

mouvements de libération pour l’indépendance de l’Angola, du 

Mozambique ou de Guinée-Bissau. C’est là que j’ai appris à être 

missionnaire, en particulier, grâce à mon engagement à la JOC, puis 

à l’ACO (Action Catholique Ouvrière). 
 

Ensuite, je reconnais l’importance de Spiritus en complément de 

mes études, pour suivre et comprendre la préparation du concile 

Vatican II, puis sa mise en œuvre, spécialement à partir de 1966 où 
j’étais envoyé en mission au Congo-Brazzaville. 

 

 

Spiritus et la mission  
 

Après les événements de mai 1968, pour beaucoup, la question s’est 

posée : pour rester fidèle à notre vocation missionnaire, fallait-il 
rester dans l’Église ou la quitter et s’engager dans la société ? 

Comme on le sait, les responsables de Spiritus à ce moment-là ont 

choisi de lancer la maison d’édition l’Harmattan, puis Karthala. 

Pour ceux qui, comme moi, ont décidé de rester dans l’Église, la 
revue Spiritus nous a permis de voir plus clair et nous a fourni des 

éléments pour notre choix et notre engagement missionnaire, grâce 

en particulier à la réflexion menée par les membres de différentes 

congrégations missionnaires du comité de rédaction. 
 

Rentré en France de 1976 à 1979 pour l’animation missionnaire, j’ai 
eu la chance de participer au travail de ce comité de rédaction, dans 

une équipe dynamique et fraternelle. J’y ai apprécié le sérieux de la 

réflexion et de la recherche pour le choix des thèmes et des articles. 
Ce qui a été pour moi un élément important pour faire le point et 

évaluer mon engagement missionnaire. 
 

Dans la suite de mes engagements au Sénégal et en Guinée, Spiritus 

a continué à m’accompagner, jusqu’à maintenant. En particulier 

dans mes engagements pour un développement plus humain, une 
amitié avec les personnes des autres religions, un engagement dans 

la société et une action pour Justice et Paix et le Respect de la 

Création. J’apprécie la complémentarité entre l’actualité 
missionnaire, les chroniques et les recensions, et le dossier qui 

permet d’approfondir la réflexion en apportant un équilibre entre 



 17 

des articles plus courts et plus faciles à lire et une recherche plus 

approfondie pour aller plus loin. J’apprécie les efforts qui ont été 

faits pour rendre les dossiers plus compréhensibles pour des gens 

sur le terrain et n’ayant pas la possibilité de mener des recherches 
intellectuelles suivies. 
 

Pour ne prendre qu’un seul exemple, le numéro sur le Synode m’a 

été d’un grand soutien pour le lancement du synode sur la 

synodalité dans plusieurs doyennés, dans de nombreuses CEB 
(Communautés Ecclésiales de Base), dans différents mouvements 

et associations et dans la commission nationale Justice et Paix des 

religieux et religieuses.  

 
 

Quel avenir ? 
 

Je souligne aussi la continuité de la réflexion sur la Mission, avec la 
présentation des différents aspects qui se complètent des 

numéros 238 à 248. 

 

Un souhait : que Spiritus apporte des éléments de réflexion et 
d’action adaptés et à partir d’engagements concrets sur les abus 

sexuels et de conscience, car jusqu’à maintenant on a encore 

tendance à cacher ou nier la réalité de ces abus dans certains pays 
du Tiers Monde.  

 

Quel avenir ? Les gens lisent de moins en moins. Spiritus aura de la 

peine à tenir dans ces conditions. En revanche, au Sénégal par 
exemple, les jeunes comme les adultes sont sans arrêt à consulter 

leur smartphone. Le moment n’est-il pas venu de mieux faire 

connaître la version numérique de Spiritus ? Bien sûr, cela 

demandera une adaptation importante à cette nouvelle façon de 
communiquer, avec des articles plus courts et présentés dans un 

autre style. Mais n’est-ce pas une question de survie ?   

 

 
Armel Duteil  

 

 



 18 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

Sidnei Marco Dornelas 
 

 

 

 

 
a préoccupation de la revue Spiritus de penser la mission à 

partir des pratiques et des expériences missionnaires nous 

invite aujourd’hui à orienter toute réflexion future sur les 

relations, les échanges et les trafics dans un monde qui bouge dans 
tous les sens. Les missionnaires ont à relever un véritable défi, celui 

de la connexion entre les territoires de mission et les divers lieux de 

migrations des personnes et des groupes, avec leurs pratiques 

culturelles et religieuses.  
 

Je lis la revue Spiritus dans le contexte de mon insertion dans l’Église 

de Lima, au Pérou, avec le regard fixé sur les migrations. Ce qui est 

d’ailleurs le trait caractéristique des scalabriniens, la Congrégation 
missionnaire à laquelle j’appartiens. De plus, les migrations nous 

rappellent toujours que nous vivons dans un monde qui nous 

déconcerte et dépasse largement nos capacités de compréhension.  

 

L 



 19 

Lima : différentes dimensions de migrations 
 

 
À partir des années soixante, la population péruvienne, comme 

dans beaucoup d’autres pays, vit le tournant des migrations qui 

transforment le paysage de tous les continents. Au Pérou, les gens 
qui vivent dans les coins les plus reculés de la « sierra » et de la 

« selva » se déplacent vers les villes, où ils vont habiter dans des 

banlieues dépourvues de toutes ressources. Exploités et vivant dans 

des conditions difficiles, les familles et les groupes migrants 
changent leurs manières de vivre, leurs relations avec les pratiques 

culturelles et religieuses reçues des ancêtres, tout en maintenant 

leurs relations avec les parents des régions d’origine. Si le processus 

de développement économique avance sur les terres de l’intérieur, 
les liens culturels et religieux des migrants prennent une nouvelle 

configuration.  

 

Accompagner ces groupes et familles de migrants dans leur 
réinvention, c’est d’une certaine façon aussi réinventer la mission, 

son langage, son insertion, ses relations et ses médiations. 

Inculturer l’Évangile et repenser la mission de l’Église dans le 

contexte des migrations, demande de sortir des positions figées 
pour engager des dialogues plus dynamiques avec ces populations 

en mouvement. 
 

Néanmoins, les contextes deviennent encore plus complexes avec 

l’expansion de la diaspora péruvienne en direction d’autres pays. 
Les groupes et les familles vivent alors dans leur quotidien la 

dynamique de la présence/absence des parents déplacés dans 

d’autres parties du monde. Les rituels, les fêtes et les pratiques qui 

soutiennent les relations familiales prennent en compte les relations 
entre les différents lieux où se trouvent les gens, et les réseaux qui 

configurent la mondialisation de la vie quotidienne des familles et 

des groupes de migrants. Ainsi, les Péruviens, avec leurs pratiques 

culturelles et religieuses, se reportant aux lieux d’origine, se 
repensent tout autant comme étant des citoyens du monde.  

 

Pour les accompagner, la mission doit s’adapter à leurs réseaux, 

sans méconnaître la simultanéité de ces relations à distance qui 



 20 

mobilisent des enjeux dans les différents lieux où ils se trouvent. 

Entre le local et l’universel, la pensée sur la mission, nourrie des 

expériences de contacts avec le vécu et les pratiques religieuses et 

culturelles des familles et groupes migrants, doit chercher à élargir 
les chemins de l`évangélisation dans la dynamique de la vie des 

personnes. 
 

Cependant, avec les transformations actuelles, les crises qui 

affectent globalement les pays du Sud ont alimenté d’autres 
mouvements de population, provoquant une situation encore plus 

dramatique. Ces déplacements sont en train de bouleverser la 

configuration du monde, avec d’importantes implications dans le 

quotidien des personnes.  
 

En Amérique Latine, la crise prolongée du Venezuela a déclenché 

un exode de plus de 5 millions de personnes, qui se sont déplacées 

surtout vers d’autres pays d’Amérique du Sud. Le Pérou, à partir 
de 2017, a accueilli plus d’un million de migrants vénézuéliens. Ce 

fait inédit, dans un pays qui avait seulement une tradition 

d’émigration de ses propres concitoyens, a perturbé encore plus la 

vie quotidienne des gens. Dans les régions de concentrations de la 
population vénézuélienne, principalement les zones frontalières et 

les grandes villes, comme Lima, le paysage social a changé.  
 

À côté des services publics débordés, des difficultés de trouver du 

travail et des moyens de survie, et du besoin de palier les nécessités 
les plus urgentes des arrivants, il y a eu une croissance du sentiment 

de xénophobie de la population autochtone à l’encontre des 

migrants venus du Venezuela. Cette nouvelle donne a mis en 

exergue le problème de la convivialité au quotidien, même au sein 
des communautés chrétiennes.  
 

Enfin, la nouvelle réalité de la mondialisation a remis d’une autre 

façon les thèmes de la migration à l’ordre du jour dans le quotidien 

des familles, des groupes et des communautés. Entre le local et 
l’universel, la mission doit une fois encore élargir sa capacité 

d’apprentissage des chemins de l’évangélisation, d’ouverture à 

d’autres manières de vivre dans le local, avec en même temps le 

regard tourné vers les mouvements et les relations qui s`étendent à 
l`échelle des pays d’Amérique Latine et du monde. 



 21 

Vers de nouvelles pratiques missionnaires 
 

 

Mon insertion dans une paroisse à Lima, avec une attention spéciale 
aux migrants, se fait avec la préoccupation d’accompagner les 

migrants vénézuéliens qui participent à la communauté paroissiale, 

sans délaisser les autres groupes. D’ailleurs, la vérité c’est que tous 

les enjeux de la mission se posent sur notre capacité à favoriser les 
interactions et la connaissance mutuelle entre différents groupes de 

trajectoires et de traditions distinctes. Il s’agit de permettre que des 

spiritualités, avec des pratiques culturelles et religieuses d’origines 

diverses, puissent se découvrir complémentaires et trouver de 
nouvelles manières d’être ensemble.  

 

À partir du contexte de ce « melting pot » de quelques communautés 
de Lima, à l’instar d’autres contextes latino-américains, l’on peut 

trouver dans Spiritus un interlocuteur précieux pour entrevoir de 

nouveaux horizons pour les pratiques missionnaires. Les relations 

avec le monde des migrants peuvent fournir un champ propice 
pour établir un dialogue avec d’autres pratiques missionnaires, et 

ouvrir de nouvelles perspectives pour penser la mission. 

 

En ce sens, la lecture de l’« edición latinoamericana » de Spiritus, 
aussi bien que l’édition française, nous ouvre grandement à des 

expériences vécues dans d’autres horizons de mission. Ce sont des 

fenêtres qui nous ouvrent à la dimension universelle des pratiques 

de la mission, et nous aident à penser le concret de sa réalisation 
locale : sa catholicité, sa portée œcuménique, et surtout les 

connexions entre différentes manières d’être Église dans une 

perspective synodale.  

 
Ainsi, on pourrait réfléchir et se demander comment le phénomène 

des migrations et les différents mouvements de populations, avec 

les contradictions vécues entre les traumatismes des déplacements 

forcés et la richesse des contacts avec d’autres cultures en d’autres 
contextes, peuvent également engendrer de nouvelles perspectives 

pour la mission.  

 



 22 

En effet, il convient de se rappeler que dès les origines, des 

communautés chrétiennes se sont formées et ont grandi grâce aux 

échanges des expériences aux carrefours des routes de commerce, 

au hasard des événements humains, comme les guerres ou les 
expansions économiques, dans les travaux champêtres, dans les 

fêtes populaires, dans le quotidien des banlieues, ou dans les 

centres d’hébergement des étrangers. 

 
Dans un univers régi par la mondialisation de l’économie, les 

multiples expériences se vivent sur les routes concrètes ou virtuelles 

des échanges des biens culturels, des rencontres par le travail ou le 

loisir. C’est là que circulent les personnes, les groupes, les familles.  
 

L’Église, dans ce contexte nouveau, est appelée à devenir un espace 

où l’on articule le local et l’universel. D’un côté, des institutions 

établies récentes et traditionnelles, comme la CONFER (Conférences 
des religieux) dans le cas du Pérou, ou les réseaux latino-américains, 

comme la Red CLAMOR (Red Latinoamericana pour les Migrants 

et Réfugiés), essayent d’articuler les multiples expériences de 
rencontre avec les migrants, pour renforcer et optimiser les liaisons 

en évitant la dispersion. De l’autre côté, on trouve que de nouveaux 

moyens d’échange d’information, de connaissance des pratiques 

missionnaires, des essais de réflexion et de synthèse sont tout autant 
nécessaires. 

 

Néanmoins, rien n’est plus fécond que la réflexion issue des 

expériences des migrants eux-mêmes, par rapport aux 
communautés où ils essayent de s’intégrer. C’est toujours 

l’expérience de l’originalité de la catholicité, lorsque les chrétiens 

qui représentent l’Église d’un pays (pas nécessairement une 

nation… mais plutôt un peuple …), dans une situation de 
déplacement, une condition en même temps « provisoire et 

permanente », se mettent en dialogue avec l’Église d’un autre pays, 

considéré comme sûr et stable.  

 
Cela peut être le cas lorsque des Églises d’un même pays, avec des 

traditions populaires distinctes, déplacées pour raison de 

migration, qui auparavant ne se connaissent pas, viennent à se 

rencontrer et à trouver d’autres formes de relations dans un pays 



 23 

étranger, une nouvelle terre de séjour. Cet amalgame à diverses 

dimensions demande la capacité de penser l’insertion de 

l’évangélisation dans une nouvelle donne. Se reconnaître comme 

Église dans la diaspora, une Église en mission par les aléas de 
l’histoire, en relation avec d’autres Églises, autochtones ou non, 

c’est toujours le grand défi et la nouvelle perspective que nous tous 

sommes appelés à considérer comme de nouveaux points de 

départ. 
 

 

Spiritus, sur les routes de la mobilité humaine 
 
Entre le local et l’universel, la réflexion missionnaire prend en 

compte les défis de la mission dans le contexte de la mondialisation, 

avec ses multiples contradictions. Les visages des migrants, des 
groupes humains en déplacement ainsi que les conflits récurrents 

dans nos quotidiens interrogent la pensée missionnaire. Mon 

insertion dans l’Église de Lima est un cas de plus entre les multiples 

scénarii du monde actuel. C’est un regard à ajouter à d’autres 
possibles, dans les différents niveaux des rencontres des peuples en 

mouvement.  

 

La revue Spiritus, comme une lunette spéciale ou une fenêtre qui 
s’ouvre sur le monde de la mission, m’a permis de mettre en 

perspective et en relation les différentes manières de penser l’action 

missionnaire avec les expériences réelles qui mettent en valeur le 

message évangélique. Et penser la mission, comme toute pensée 
animée par un cœur uni aux migrants qui se déplacent, travaillent, 

prient et se divertissent, c’est toujours participer au débordement 

de la grâce de l’Esprit qui agit à travers les contingences des 

rencontres de la vie des gens. 
 

 

Sidnei Marco Dornelas 

 
 

 

 

 



 24 

 
 

 

Chrétiens, missionnaires de la paix  
 
 
(…) Enfin, nous en arrivons à la troisième source de la 

paix : la mission. Jésus dit aux disciples : « De même que le Père 
m’a envoyé, moi aussi, je vous envoie » (Jn 20, 21). Il nous envoie 
comme le Père l’a envoyé. Et comment le Père l’a-t-il envoyé dans 
le monde ? Il l’a envoyé pour servir et donner sa vie pour 
l’humanité (cf. Mc 10, 45), pour manifester sa miséricorde pour 
chacun (cf. Lc 15), pour chercher ceux qui sont loin (cf. Mt 9, 13). 
En un mot, il l’a envoyé pour tous : pas seulement pour les justes, 
mais pour tous. En ce sens, les paroles d’Isaïe résonnent à 
nouveau : « Paix ! La paix à celui qui est loin, et à celui qui est 
proche ! – dit le Seigneur » (Is 57, 19). À ceux qui sont loin 
d’abord, et aux proches : pas seulement aux « nôtres », mais à tous. 

Frères et sœurs, nous sommes appelés à être des 
missionnaires de paix, et cela nous donnera la paix. C’est un choix : 
c’est faire de la place dans nos cœurs pour tous, c’est croire que les 
différences ethniques, régionales, sociales, religieuses et culturelles 
viennent après et ne sont pas des obstacles ; croire que les autres 
sont des frères et des sœurs, membres de la même communauté 
humaine ; croire que tous sont destinataires de la paix apportée 
dans le monde par Jésus. C’est croire que nous, chrétiens, nous 
sommes appelés à collaborer avec tous, à briser le cercle de la 
violence, à démanteler les complots de la haine. Oui, les chrétiens, 
envoyés par le Christ, sont appelés par définition à être la 
conscience de paix du monde : non seulement des consciences 
critiques, mais surtout des témoins d’amour ; non pas ceux qui 
revendiquent leurs droits, mais à ceux de l’Évangile que sont la 
fraternité, l’amour et le pardon ; non pas ceux qui cherchent leurs 
intérêts, mais des missionnaires de l’amour fou que Dieu a pour 
chaque être humain. 

Jésus dit aujourd’hui à chaque famille, communauté, 
groupe ethnique, quartier et ville de ce grand pays : la Paix soit avec 
vous. La Paix soit avec vous : que ces paroles de notre Seigneur 
résonnent dans nos cœurs, en silence. Sentons qu’elles s’adressent 
à nous et choisissons d’être des témoins du pardon, des acteurs 
dans la communauté, des personnes en mission de paix dans le 
monde.  

 
Pape François, Homélie à Kinshasa (R.D.Congo),  

aéroport de Ndolo, 1er février 2023. 
 
 



 25 

 
 

 

 

 
 

 

 
 
 

Philippe Chanson 
 
 

 
 

 

u égard à la thématique de ce numéro de Spiritus, il m’a été 

proposé de traiter des termes mis dans le titre de cette 
contribution. On aurait pu parler de concepts, mais cette 

désignation peut difficilement s’appliquer au mot « acculturation » 

qui relève plus d’un vocable évoquant un processus.  

 
Cela dit, je me situerai dans la double focale de mes disciplines, 

l’anthropologie et la théologie, posant d’entrée que le terme 

« inculturation » est d’origine théologique catholique, que celui 

« d’acculturation » est proprement sociologique, alors que celui de 
« contextualisation » fut privilégié en missiologie protestante. Je 

signale toutefois que la position d’entre-deux du terme 

acculturation, dans le libellé même de mon titre, n’est pas 

insignifiante puisqu’il est inductivement mis en jeux d’appositions 

ossier 

E 



 26 

comme d’oppositions aux termes d’inculturation et de 

contextualisation ; ce que j’aurai l’occasion d’expliciter et de 

pondérer.  

 
Après avoir brièvement rappelé ces premiers modèles que furent 

d’abord, en amont, ceux d’adaptation et d’indigénisation, je le ferai 

en modulant ensuite ces notions d’inculturation et de 

contextualisation entre elles, pour aborder finalement celle 
d’acculturation.  

 

 

Adaptation et indigénisation,  
les premiers modèles 
 

On peut avancer que le terme « adaptation », plus utilisé au sein du 
catholicisme, comme celui « d’indigénisation », plus usité par les 

protestants, qualifie une théologie de la mission qui s’est dessinée 

très tôt, dans la seconde moitié du Xe siècle, par les deux frères 

Cyrille et Méthode envoyés chez les peuples slaves. Ils 
correspondaient à un effort de revalorisation des cultures locales 

principalement en adoptant les langues indigènes. Un effort qui 

s’imposera progressivement dès le début des missions modernes 

où les envoyés furent confrontés à des civilisations qu’ils 
découvrirent, non sans étonnement, singulièrement avancées et 

élaborées, à l’instar de la Chine de Matteo Ricci. Une tendance qui 

déboucha, entre les deux guerres mondiales, sur une nette 

revalorisation des cultures colonisées, suivie d’un effort de mise en 
œuvre stratégique des principes d’adaptation et d’indigénisation, 

ceci particulièrement lors des premiers soubresauts annonciateurs 

des décolonisations, soubresauts qui générèrent la production de 

théologies originales au sein des nombreuses communautés 
autochtones.  

 

Ce fut l’époque des théologies africaines qui s’affirmèrent puis 

s’affinèrent dès l’apparition de ces nouveaux référents 
missiologiques avancés : celui donc d’inculturation né au sein de 

l’Église catholique et celui de contextualisation préconisé dans les 

Églises issues de la Réforme. En d’autres termes, on abandonnait et 

dépassait les vieux principes d’adaptation et d’indigénisation 



 27 

procédant principalement par accommodation et aménagement de 

formes, et désormais surannés à l’orée du postcolonialisme, pour 

une nouvelle épistémologie missiologique et missionnaire 

recentrée sur le paradigme christique de l’Incarnation. Ce que 
Paul VI prolongea et résuma avec conviction en écrivant dans son 

exhortation apostolique Evangelii nuntiandi de 1975 : « Il importe 

d’évangéliser non pas de façon décorative, comme par un vernis 

superficiel, mais de façon vitale, en profondeur et jusque dans leurs 
racines la culture et les cultures de l’homme ». Une déclaration en 

soi novatrice pour l’époque, mais qui n’alla pas sans s’ouvrir sur 

des interprétations multiples et des voies comme des voix des plus 

critiques préconisant, par devers un impérialisme chrétien mâtiné 
d’occidentalisation, l’émancipation et l’autonomisation des Églises 

locales. Ce que les concepts d’inculturation et de contextualisation 

devaient tenter de résoudre. 

 
 

Le concept d’inculturation 
 
Le terme, devenu concept, « d’inculturation » est un néologisme 

théologique d’origine catholique qui cherche à mieux rendre 

compte des synergies possibles, profondes et recherchées, entre la 

foi chrétienne et les cultures. Son pendant laïc le plus relativement 
proche est celui « d’enculturation », un terme issu, dans les 

années 1960, de l’école culturaliste américaine. Il désigne 

globalement le processus interne de transmission – par auto 

appropriation, intégration et assimilation continue – par lequel se 
perpétuent les valeurs sociales et institutionnelles comme les 

traditions et les composants culturels endogènes propres à formater 

en quelque sorte un groupe humain désigné.  

 
Le néologisme inculturation, beaucoup plus extensif, s’en distingue 

cependant en ce qu’il met en avant un processus de pénétration 

avec des éléments venant de l’extérieur, puis adoptés dans une 

culture donnée, plutôt que de transmission interne au sein d’une 
culture. De surcroît, il cherche à exprimer l’exact contraire des 

méthodes dites de « table rase » qui désignent les processus 

radicaux de domination et donc d’acculturations forcées qui ont 

prévalu avec la colonisation et l’évangélisation des terres occupées. 



 28 

Appartenant désormais au langage de la missiologie, il s’est 

solidement implanté dans le mouvement œcuménique et a très vite 

été admis dans le protestantisme malgré le fait que ce dernier ait 

privilégié le concept de contextualisation. 
 

Né sous la plume de Pierre Charles en 1953 dans l’idée première 

d’appropriation au sens de prise en compte d’une culture, le terme 

« inculturation »1 fut repris en 1962 dans une perspective 
missiologique par le jésuite belge Joseph Masson parlant de la 

« nécessité d’un christianisme inculturé d’une façon polymorphe », 

avant qu’il ne soit officiellement adopté sous l’angle théologique au 

Synode romain des évêques, en 1977, présenté par le supérieur 
général des jésuites d’alors, le Père Pedro Arrupe. C’est ce dernier 

qui en livra plus formellement une première définition dans sa 

fameuse Lettre sur l’inculturation datée du 14 mai 1978 : 
 

 L’inculturation est l’incarnation de la vie et du message chrétiens 

dans une aire culturelle concrète, en sorte que non seulement cette 
expérience s’exprime avec les éléments propres de la culture en 

question (ce qui ne serait alors qu’une adaptation superficielle), 
mais encore que cette même expérience se transforme en un 

principe d’inspiration, à la fois norme et force d’unification, qui 
transforme et recrée cette culture, étant ainsi à l’origine d’une 
nouvelle création.  

 

C’est une définition qui recueille toujours beaucoup de suffrages, 

mais qui reste critique  car, tout en suivant la constitution pastorale 

Gaudium et spes, qui considère la culture comme totalité organique 
de l’être humain, elle induit des formes de synergies missionnées, 

recherchées du message chrétien s’incarnant cependant librement 

au sein d’une culture et non imposé sur elle. Une tension 

perceptible qui fut accentuée face à la réalité décisive d’une 
nouvelle découpe du monde depuis les indépendances, la percée 

des mouvements de décolonisations et d’affirmations des identités 

 
1. Pour tous les détails et les références précises, je me permets de renvoyer 

à l’entrée « Inculturation », largement reprise ici, que j’ai eu l’occasion de 
rédiger en p. 165-170 du Dictionnaire œcuménique de missiologie. Cent mots 
pour la mission, Ion Bria, Philippe Chanson, Jacques Gadille et Marc 
Spindler (dir.), Paris-Genève-Yaoundé, Cerf-Labor et Fides-CLÉ, 2001. On 
y trouvera également une bibliographie choisie traitant de ce concept. 



 29 

culturelles, et l’expansion majoritaire d’un christianisme pensé et 

revendiqué hors du cadre occidental.  

 

C’est l’éclosion rapide de ces phénomènes combinés qui poussèrent 
les vieilles Églises à établir des relations dialogales à l’égard des 

Églises missionnées réclamant leur autonomie et à rependre avec 

plus d’éclairage et de conscience le concept d’inculturation. Non 

sans remarquer que ce sont également ces mêmes impulsions qui 
firent mettre parallèlement en exergue, du côté protestant, le 

concept de contextualisation et la réflexion fondamentale qu’il 

suscita lors de la Conférence missionnaire de Bangkok en 1973.  

 
Quels sont maintenant les principes2 qui régissent ce concept 

d’inculturation, qui fut perçu par Jacques Gadille comme « nouvelle 

donne missionnaire », en même temps qu’il concerne également les 

Églises occidentales aux prises avec une modernité les chahutant 
tous azimuts ? Il s’agit essentiellement de principes actifs par 

lesquels la vie et le message de l’Évangile s’insèrent dans une 

culture, de sorte qu’ils s’expriment à partir et à travers cette culture, 
tout en se muant en source d’inspiration créatrice capable de 

l’interroger et de la relancer dans toutes ses dimensions.  

 

Ce qui concrètement s’inculture, c’est bien l’action de l’Évangile 
agissant anthropologiquement dans les personnes et, partant, dans 

les communautés cultuelles qui sont sujets et acteurs du processus, 

non sans répercussions théologiques agissant dans les terrains 

ecclésiaux. Un processus anthropo-théologique actif reposant sur la 
personne du Christ incarné qui, s’étant fait membre d’une société 

humaine située dans l’espace et le temps, traduit, réalise et légitime 

la forme la plus paradigmatique de l’inculturation. Il s’agit donc 

bien d’une praxis où la foi se formule non plus à partir de l’extérieur, 
mais à partir des propres structures d’intelligibilité des populations 

de la société concernée.  

 

Le champ de l’inculturation est donc vaste puisqu’outre l’action 
pastorale, cultuelle, liturgique et rituelle, il intéresse également tout 

ce qui touche à la promotion humaine, l’engagement pour la justice, 

 
2. J’apporte plus de précisions tout en citant mes sources.  



 30 

la solidarité, le développement, l’écologie, etc., sans oublier les 

dimensions religieuses du terrain arpenté. Un processus 

impérativement dialogal, soit de réciprocité et d’échange dans les 

deux sens, de l’Évangile vers la culture et de la culture vers 
l’Évangile. Ce qui implique de s’ouvrir à ce que la culture interpelle 

aussi l’Évangile, et, qui plus est, d’accepter qu’en toute culture gît 

la possibilité d’apporter de nouvelles formes non conventionnelles 

de réappropriation et de restitution de l’Évangile au bénéfice des 
Églises locales. Un principe qui n’est certes pas sans risque puisqu’à 

l’abandon préconisé de la tutelle culturelle et théologique des 

Églises-mères sur les Églises missionnées, peuvent pointer, au nom 

d’une liberté ouverte par le processus d’inculturation et lorsqu’il 
n’y a plus de distance et d’instance critiques, les retours aux 

passéismes, aux ethnicismes et aux isolationnismes ecclésiaux par 

survalorisation et récupération idéologiques de sa culture.  
 

 

Le concept de contextualisation 
 

Passant maintenant au vocable-concept de « contextualisation », 

notons d’entrée que dans les sciences sociales, mais aussi en 

théologie, en droit et en historiographie, les mots « contexte », 
« contextualisation », « contextualiser », d’abord usités en 

linguistique et didactique, sont devenus des termes fédérateurs 

même si leur promotion ne fut pas très récente. Ces termes fondent 

la pertinence des opérations intellectuelles, épistémologiques et 
herméneutiques mises en œuvre dans tous les domaines 

d’investigation de ces disciplines. En sociologie comme en 

anthropologie, par exemple, la contextualisation a permis des 

changements de perspectives importants, débouchant sur des 
observations beaucoup plus concrètes et fines des champs 

investigués ou des sujets étudiés que ne le permettaient les seules 

approches structurales fonctionnalistes et autres méthodes 

statistiques. Au point que le fait de contextualiser, c’est-à-dire de 
replacer et de resituer les sociétés, les individus, les événements et 

autres objets/sujets dans leurs lieux géo-topographiques et leurs 

biotopes historiques, politiques, économiques, religieux, etc. qui les 

ont générés, est devenu incontournable. C’est dans cette trace que le 
terme et son usage a fait son apparition en missiologie.  



 31 

Comme nous l’apprend Jean-François Zorn3, ils ont été 

recommandés par l’assemblée du Fonds pour l’enseignement 

théologique du Conseil Œcuménique des Églises en 1972. Ils 

devaient exhausser en somme la pensée et les pratiques 
d’indigénisation pour tenir compte avec plus d’acuité des contextes 

politico-sociaux dans lesquels se déployait une nouvelle façon 

d’envisager la mission, tout en participant à lutter contre les 

phénomènes de sécularisation, les conformismes ecclésiaux et la 
perte de l’élan missionnaire qui avaient jusqu’alors impacté les 

nouvelles Églises.  

 

C’est dans cette perspective que sont nées les théologies dites 
« contextuelles », « tiers-mondistes » et « de libération », des 

théologies réactives au conservatisme doctrinal, éthique, politique 

et indigéniste du christianisme paternaliste occidental. Bien des 

critiques touchant aussi bien la survalorisation des contextes 
qu’une assimilation trop proche entre une lecture de l’action de 

Dieu et les processus historico-politiques contemporains menant à 

des tendances relativistes voire radicales au niveau théologique, ont 
été formulées envers ces mouvements, - souvent d’ailleurs de façon 

infondée ou trop accentuée, alors qu’ils étaient proches des 

perspectives du concept d’inculturation, concept que l’on ne peut 

cependant pas totalement confondre avec celui de 
contextualisation.  

 

Comme l’explicite fort bien Jean-François Zorn, l’inculturation, en 

tant que relevant « de la “substance catholique” », « met l’accent sur 
la présence spirituelle de Dieu dans tout ce qui existe et postule un 

lien, voire une continuité, entre Dieu, l’homme, la nature et la 

culture » tout en s’inscrivant « plutôt dans une logique théologique 

qui cherche à surmonter la séparation entre Dieu et le monde », 
participant ainsi à les rapprocher « sur le registre sapiential de la 

Parole qui s’imprègne dans le monde, l’accueille et travaille à sa 

rédemption », alors que la contextualisation pensée en 

protestantisme adopte une posture différente. Elle « s’inscrit dans 
une logique théologique qui prend acte d’une séparation de Dieu et 

 
3. Jean-François Zorn, entrée « Contextualisation », Ion Bria, Philippe 

Chanson, Jacques Gadille, Marc Spindler (dir.), Dictionnaire oecuménique de 
missiologie. Cent mots pour la mission, 67. 



 32 

du monde et travaille à leur rapprochement sur le registre 

prophétique de la Parole qui retentit dans le monde, un monde qui 

l’entend, mais ne la reçoit pas, la rejette même »4.  

 
Pour expliciter plus concrètement ces différences d’accents entre ces 

deux concepts, référons-nous à un exemple illustratif. Celui, 

récurrent, soulevé par la traduction du mot « Dieu » dans les 

langues vernaculaires, à l’instar de celle qui fut posée au sein de 
l’ethnie Hmong. Elle me fut présentée par le Père Yves Bertrais, 

OMI, cocréateur de l’écriture de la langue de ces montagnards du 

Haut-Laos, auquel il consacra toute sa vie. Employant les mots 

hmong usités dans les prières chamaniques de façon à toucher ses 
locuteurs, il fit de même concernant le rendu du mot Dieu, 

privilégiant Tchu Ndou, le Seigneur du Ciel tutélaire, qu’il trouva 

linguistiquement le plus inculturé. Un choix qui posa problème aux 

traducteurs des missions protestantes américaines qui, trouvant le 
terme trop proche de la mythologie hmong, préférèrent le 

contextualiser par Va Tchu, le Roi-Seigneur, parce que les ethnies 

hmong, apatrides et acéphales, ont toujours attendu (pourtant 
également dans leur mythologie) une figure royale fédératrice. Ce 

qui a abouti à deux Bibles hmong.  

 

Je laisse en note le détail de ces préférences5, mais ces dernières me 
semblent bien montrer comment ce choix de traduction du mot 

 
4. Jean-François Zorn, entrée « Contextualisation », 69. 
5. Cf. le chap. 4 de mon ouvrage, Yves Bertrais. La passion Hmong. Un des 

derniers missionnaires-anthropologues du XXe siècle, Paris, Karthala, 2021. 
Yves Bertrais, avait trouvé culturellement, sémantiquement, 
idiomatiquement et surtout théologiquement plus juste et légitime de 
traduire ainsi Dieu, parce que ce choix se rapprochait le plus de la 
conception cosmogonique hmong, rapportée par le corpus des 
mythologies, renvoyant à l’appréhension de ce Seigneur-Maître du Ciel, 
instance créatrice qui précéda et présida tous les commencements et qui, 
omniprésent et surplombant tout, avait statut de Témoin Ultime. Du côté 
protestant, le choix de Roi-Seigneur-Maître connotait pour les Hmong une 
perception et une restitution théologique à visée plus politique, mais avec 
ce risque latent qu’il se trouvait entremêlé de drames effroyables causés 
par des leaders messianistes illuminés ayant régulièrement entraînés des 
milliers de Hmong à la mort, le même corpus des mythologies rapportant 
qu’ils attendaient un Messie-Roi terrestre, le Houa Taï, venant rétablir un 
improbable âge d’or. Le livre vient d’être honoré du Prix Louis 
Marin 2022, décerné par l’Académie des Sciences d’Outre-mer.  



 33 

« Dieu » s’est joué entre une inculturation (ici linguistique) soit, 

comme dit supra, selon une logique théologique d’obédience 

catholique qui, postulant une continuité entre Dieu et le monde, 

tend à surmonter leur séparation en travaillant à les rapprocher sur 
le registre sapiential de la Parole qui s’imprègne dans le monde, et 

une contextualisation (ici plus politique) soit, également dit supra, 

selon une logique théologique qui, en perspective protestante, 

prend acte d’une séparation de Dieu et du monde et travaille à leur 
rapprochement sur le registre prophétique de la Parole qui retentit 

dans le monde. Un exemple qui n’empêche nullement de penser 

que l’inculturation comme la contextualisation restent deux 

approches en réalité plus complémentaires qu’opposées, tant, en 
fonction des situations et des lieux, leurs perspectives croisées 

peuvent se révéler stimulantes, probantes et novatrices face aux 

pressions des acculturations. 

 
 

Le vocable acculturation 
 
Reste en effet à commenter ce vocable « acculturation » qui touche 

et décrit les changements qui se produisent par interactions lorsque 

des cultures différentes se rencontrent de façon continue sur un 

même sol6. Ce qui, d’évidence, est un phénomène universel non 
univoque et constitutif à toutes les cultures, à toutes les sociétés, 

quelles qu’elles soient. C’est une notion issue du vocabulaire 

anthropologique nord-américain dès la fin du XIXe siècle et de suite 

popularisée par l’école culturaliste principalement dans les 
années 1930 sous l’impulsion de Melville Herskovits. Elle interroge 

évidemment le concept toujours ambigu de culture auquel il est 

accolé, ce qui est une des raisons centrales de sa polysémie et, 

partant, de sa difficile utilisation. Ce d’autant plus que cette notion 
reste étroitement liée, en socio-anthropologie, aux approches 

critiques des colonisations, puis aux processus des décolonisations 

 
6. Cf. cette définition classique de Melville Herskovits datant de 1938 mais 

toujours considérée : « l’acculturation comprend les phénomènes qui 
résultent du contact continu et direct des groupes d’individus ayant 
différentes cultures, ainsi que les changements dans les cultures originales 
des deux groupes ou de l’un d’entre eux », Acculturation : the Study of 
Culture Contact, Publisher, New-York, J. J. Augustin, 1938. 



 34 

sur fond du culturalisme américain évoqué qui, dans les 

années 1930-1960, mêlant étroitement anthropologie et psychisme, 

avançait que des typologies de caractères dits ethniques et de 

personnalité de base ressortaient des traits culturels généraux dans 
lesquels les individus avaient été moulés dans leur enfance7. Une 

approche qui se révélait (et qui se révèle toujours) être très 

problématique lorsque, de surcroît, elle se double de vues dualistes 

affirmées entre sociétés « civilisées » et sociétés « archaïques » ; des 
vues propres à générer tous les aléas classificatoires, hiérarchiques, 

racistes et nationalistes bien trop connus.  

 

C’est ce qui finira par impacter et restreindre cette notion 
d’acculturation, dès lors principalement dévolue à mettre en 

lumière les parts de modifications, soit de déperditions 

(déculturations) ou de transformations (transculturations) entre les 

collectivités culturelles. Et ceci très particulièrement lorsque, mises 
en contact de façon directe et prolongée, elles s’affichent de 

puissance inégale entre une culture « source » et des cultures 

« cibles ». Autrement dit, lorsque l’une d’entre elles, dominante, 
exténue alors toutes les autres, dominées. Un constat que confortait 

encore l’interprétation du préfixe ac d’acculturation passant par 

force de sa conjonction à finalité positive à celle d’un a privatif 

négatif. Un glissement qui a abouti à ce que Roger Bastide, dans son 
Anthropologie appliquée de 1971, distingue trois stades de gradation 

possible sur l’échelle de l’acculturation.  

 

Celle « libre ou diffusionniste », que l’on qualifiera de « douce et 
spontanée », qui produit petit à petit naturellement, 

inconsciemment et positivement, des modifications ou des 

transformations enrichissantes par le biais de contacts interculturels 

allant dans les deux sens et d’autant plus incompressibles que les 
sociétés ne cessent de se rencontrer et de se métisser dans tous les 

domaines (économiques, sociaux, artistiques, culinaires, religieux, 

etc.) ; celle « contrôlée ou planifiée », qui se produit à sens unique 

 
7. Je détaille la position culturaliste dans Philippe Chanson, « De l’invention 

de la culture à l’interculturalité. Approches, concepts et lexique », Patrick 
Suter, Nadine Bordessoule-Gilliéron et Corinne Fournier Kiss (dir.), 
Regards sur l’interculturalité. Un parcours interdisciplinaire, Genève, Mètis 
Presses, 2016, 27-51. 



 35 

lorsqu’une culture démographiquement et linguistiquement 

majoritaire s’estime mieux adaptée, techniquement plus 

opérationnelle, rationnellement supérieure et donc plus à même de 

dominer dans tous les registres influents, au point de faire 
stratégiquement et très progressivement pression sur une autre ou 

les autres, les aspirant en quelque sorte inéluctablement pour 

qu’elles s’adaptent, absorbent et ingèrent son mode de 

fonctionnement, de consommation, de pensée et ses manières d’être, 
ce qui débouche pour elles sur de nettes déperditions culturelles ; et 

celle « dure ou forcée », d’assimilation et d’intégration imposée manu 

militari sur toutes cultures minoritaires ou minorées ou territoires 

annexés au sein de régimes idéologiques, totalitaires, 
ultranationalistes, coloniaux, que l’on peut assimiler à de véritables 

phénomènes de dégradation, de déculturation, voire carrément de 

« génocide culturel » débouchant sur les stigmatisations, les replis et 

les ghettoïsations que l’on sait8.  
 

C’est dire si l’acculturation est une notion centrale pour 

l’appréhension et le décodage des questions touchant autant les 

rapports d’interculturalité que les modes d’adaptation vécus par 

exemple par les migrants et leurs diasporas, dont une bonne part 
des réponses se trouve aux mains des États prédominés ou non par 

une vision pluriculturaliste (vivre ensemble sur un même sol), 

multiculturaliste (vivre séparé sur un même sol) ou 

monoculturaliste (vivre totalitairement sur un même sol). Mais c’est 
aussi une notion sans aucun doute toujours à revoir et à examiner 

en registre de christianisme, y compris donc au miroir de ses actions 

missionnaires lorsqu’on aborde les principes qui régissent aussi 
bien les modèles d’inculturation que les modèles de 

contextualisation.  
 

Ces actions cherchent-elles à simplement témoigner et laisser naître 

librement l’Évangile au sein d’une culture ? À diffuser et contrôler 

le message de ce même Évangile par devers une culture ? Ou à 
planifier et imposer l’Évangile et les seuls usages ecclésiaux 

« normatifs » missionnés sur une culture ? Ces typologies qui 

peuvent être légitimement discutées et disputées, j’en conviens, ne 

 
8. Cf. Roger Bastide, Anthropologie appliquée, Paris, Payot, 1971, rééd. Paris, 

Stock, 1998, 7, 22, 24, 62 et 46-90 pour les chapitres spécifiques. 



 36 

doivent cependant pas oblitérer que face au réel, tout est toujours 

partiel. L’on ne peut plus véritablement verser dans des 

généralisations classificatoires, tant rien n’est unilatéral ou 

univoque, tant les frontières entre les typologies et les termes-
concepts qui les représentent ne sont ni systémiques ni étanches, 

mais bien poreuses, tant ce que l’on entend communément sous le 

terme « culture » reste aléatoire et peut se reporter par exemple plus 

sur les phénomènes de subculture inhérents à chaque société plutôt 
qu’à une culture pensée telle une entité référente globale. 
 

 

Comprendre ou entendre l’Autre ? 
 

En fin de compte, on se gardera donc d’une utilisation trop 
fonctionnaliste de tous ces vocables qui ont plus pour richesse de 
découvrir et d’évaluer au mieux, devant les complexités, les 
oscillations et les imprévisibles, les faits et effets des rencontres et 
des contacts entre les sociétés que de les opposer ou de vouloir 
conclure. C’est aussi dans cette trace qu’entre reprises théologiques 
et missiologiques de ces mêmes vocables, on se gardera d’être trop 
tranché. Les acculturations n’épargnent ni les processus 
d’inculturation ni ceux de contextualisation, même les mieux 
pensés et bienveillants. De surcroît, faut-il toujours vouloir tout 
comprendre ? J’en doute depuis que le philosophe martiniquais 
Édouard Glissant n’a cessé de nous rappeler que dans ce verbe 
« com-prendre » il y a celui de « prendre », très accaparateur, 
possessif et réducteur : je com-prends l’Autre, je le saisis, le cerne, 
l’assimile, l’entoure des bras de ma norme (comme le signe sa 
gestuelle). Cela peut cacher une générosité équivoque : l’Autre 
considéré mais risqué d’être pris, digéré et réduit à l’aune de mes 
propres vues, de ma culture, de mes systèmes, avec la prétention 
induite de lui être nécessaire9. Raison pour laquelle, 
personnellement, je lui préfère désormais celui d’entendre. 

 

Philippe Chanson 

 

 
9. Édouard Glissant revient maintes fois sur ce terme. Notamment dans sa 

Poétique de la Relation, Paris, Gallimard, 1990, 206-207, et dans « Le chaos-
monde, l’oral et l’écrit », Ralph Ludwig (textes rassemblés et introduits 
par), Écrire la « parole de nuit ». La nouvelle littérature antillaise, Paris, 
Gallimard, 1994, 126-129. 



 37 

 

 

 

 
 

 

     

 

 

Paulin Poucouta 
 

 

 
 

a profonde déception des deux disciples qui repartent à 

Emmaüs (« Et nous qui espérions » (Ac 24, 21) traduit en fait 

la soif profonde de libération inscrite dans la mémoire de 
chaque peuple. Or, la mémoire nous met en connivence avec la 

coutume, la culture, l’interculturel, le vécu socio-économique et 

l’environnement. Elle peut être cabossée par des accélérations de 

l’histoire. Comment alors la libérer et la régénérer ?  
 

Ainsi, après l’euphorie post-exilique, le peuple de la Première 

alliance, englué dans les tensions liées à la gestion du quotidien, a 

dû convoquer la figure remodelée et amplifiée d’Abraham comme 
utopie d’une aventure autre1. De même, au premier siècle, face à la 

pression de l’oikoumènè gréco-romain, certains voient en Jésus la 

réalisation de la figure refondatrice d’Abraham et de divers 

messies. On comprend qu’ils considèrent sa mort comme la fin de 
toute espérance en la possibilité d’une nouvelle dynamique 

libératrice.  

 
1. Römer Thomas, « D’Abraham à la conquête. L’Hexateuque et l’histoire 

d’Israël et de Juda », Recherches de Science Religieuse, 103/1, janvier/mars 
2015, 35-53. 

L 



 38 

N’est-ce pas ce que traduit la réflexion quasi désespérée des deux 

disciples, réflexion qui résume et assume celle de l’ensemble de leur 

peuple ? Devant la désillusion et le malentendu, le Ressuscité 

provoque les pèlerins d’Emmaüs à un exode libérateur de la 
mémoire, du monde nouveau, de la fraternité et du cœur. N’est-ce 

pas là l’aujourd’hui du chemin d’Emmaüs ?  

 

 

La désillusion 
 

Même si l’évangile de Marc y fait allusion dans sa finale (Mc 16, 12-

13), l’épisode des disciples d’Emmaüs est propre à Luc (24, 13-35). 
Il occupe 23 versets du long chapitre 24 qui clôt le troisième 

évangile. Il récapitule l’ensemble du livre, respectant en cela les 

règles rhétoriques de l’Antiquité2. Le passage est encadré par 
l’expérience pascale des femmes au tombeau (Lc 24, 1-12) et celle 

des apôtres (24, 36-49).  

 

Pour la plupart des critiques, ce passage, abondamment étudié3, a 
pour thème principal la reconnaissance de Jésus à la fraction de 

pain4. Hugues Cousin le résume ainsi :  
 

Le récit des disciples d’Emmaüs a pour but de montrer comment 
après avoir conversé avec lui sur la route (v. 13-27), ils en viennent 
à reconnaître Jésus lors du souper (v. 28-35)… Si Luc y attache tant 

d’importance, c’est qu’il implique considérablement le lecteur en 
étant pour lui d’une importance et d’une actualité permanentes5. 

 

La reconnaissance de Jésus donne tout son poids à la thématique du 

voyage et de la route si chère à Luc et sur lequel se construit une 

bonne partie du troisième évangile (Lc 9, 51-19, 27)6. De même, 
l’épisode des disciples d’Emmaüs nous dépeint l’histoire de deux 

voyageurs qui en rencontrent un troisième, Jésus, qu’ils ne 

 
2. Cf. Jean-Noël Aletti, Quand Luc raconte, 222-223. 
3. Voir l’abondante bibliographie sélective que présente François Bovon, 

L’évangile selon saint Luc, Genève, Labor et Fides, 2009, 432-436. 
4. Eugene Laverdiere, Luke. New Testament Message, 5, Dublin, Veritas 

Publications, 1980, 282s ; Jean-Noël Aletti, L’art de raconter Jésus Christ, 
Paris, Seuil, 1989, 184 s.  

5. Hugues Cousin, L’évangile de Luc, Paris, Centurion, 1993, 328-329. 
6. Cf. Jean-Noël Aletti, L’art de raconter Jésus Christ, 112-115. 



 39 

reconnaissent pas tout de suite. Pourtant, ce sont les premières 

paroles du Ressuscité (De quoi parliez-vous chemin faisant ?) qui 

vont amener les disciples à dévoiler progressivement le motif de 

leur voyage (Lc 24, 17s) : 
 

Les deux hommes ont quitté le groupe de ceux qui étaient réunis 

avec les onze (cf. v. 9), abandonné la ville où l’exécution de leur 
Maître a sonné le glas de leur espérance. Ils rentrent chez eux, dans 

un bourg peu connu, à soixante stades de Jérusalem (onze 
kilomètres)7.  

 

On connaît l’importance que Luc accorde à la mission des 

72 disciples aux côtés de celle des apôtres. S’ils quittent si 
précipitamment Jérusalem, c’est parce qu’ils sont dépités, pleins de 

tristesse : « Alors, ils s’arrêtèrent, tout tristes », littéralement : l’air 

sombre (24, 17). Mise en exergue, à la fin du texte, l’expression 

souligne la gravité liée à la mort et au deuil. 
 

On les comprend. Les disciples venaient de célébrer la Pâque, 

faisant ainsi mémoire de la libération passée, présente et à venir que 

Dieu accorde à son peuple. Cette fête était entourée d’une certaine 
effervescence messianique. Pour cette raison, l’armée impériale 

venait à cette occasion à Jérusalem, pour parer à toute éventualité. 

Cette présence militaire ne faisait qu’exacerber les ressentiments 
contre l’occupant et la volonté d’indépendance.  

 

Les deux disciples, eux, avaient quasiment la certitude que leur 

héros, Jésus de Nazareth, allait se manifester. Mais un événement 
tragique a terni ces espérances : il a été exécuté (24, 13-14). Pour eux, 

il s’agit plus que d’un fait divers. Ils se sentent profondément 

concernés. En lui, ils avaient mis toute leur confiance. Mais le héros 

est bien mort, puisque cela fait trois jours déjà qu’il est dans la 
tombe. Ce qui, selon la tradition juive, est preuve de décomposition 

du cadavre, sans espoir de retour à la vie (cf. Jn 11, 39). Or, nouveau 

Moïse, Jésus le nouveau libérateur ne devait pas connaître la mort. 

Alors, à quoi bon rester encore à Jérusalem, se demandent les deux 
disciples. 

 

 
7. Hugues Cousin, L’évangile de Luc, 329. 



 40 

Profondément déçus, ils s’entretiennent, littéralement : ils disputent 

et débattent ensemble. De manière insistante, Luc montre que les 

deux disciples ne font pas que cheminer  ; ils parlent des derniers 

événements, de l’actualité. Ils s’interrogent : qu’est-ce qui n’a pas 
marché ? Est-ce la trahison de Judas qui a tout gâché ? Jésus aurait-

il été désavoué par Dieu ? 

 

Au désespoir et aux questionnements s’ajoute le récit troublant des 
femmes de leur groupe qui ont trouvé le tombeau vide. Il est vrai 

que les anges leur avaient donné le sens de l’événement. Pourtant, 

à l’instar des apôtres, les disciples restent dubitatifs. Ils ont du mal 

à emprunter les chemins inattendus de la foi, à laisser dans la tombe 
leurs certitudes nationalistes, pour ressusciter à celles plus 

universelles que Dieu propose en son Fils.  

 

 

Le malentendu  
 

Luc ne dévoile que le nom d’un des deux disciples : Cléophas. 
Pourtant, à travers lui et son compagnon nous retrouvons les 

questionnements et le désarroi de tout un peuple.  

 

Mais, de quelle nature est la déception des disciples ? Luc ne 
présente-t-il pas ici une espérance messianique et théologique ? 

En effet, nulle part, l’évangéliste n’évoque le rôle de l’occupant 

romain. De plus, les disciples insistent sur la condamnation par 

« nos grands-prêtres et nos chefs ». Le terme « délivrer » ici utilisé 
n’évoquerait-il pas le rachat des Hébreux par le Seigneur et 

n’aurait-il pas ici un sens divin et messianique ? 

 

Pourtant, avec la plupart des critiques, il convient de reconnaître 
que l’espérance déçue des deux disciples a bien une portée 

politique. Certes, pour le peuple de la Première alliance, c’est Dieu 

qui réalisera les espérances messianiques par l’intermédiaire de son 

messie. Mais ce salut est une libération holistique, avec toute sa 
charge nationaliste. 

 

Ainsi donc, le désarroi des disciples résume bien le désespoir d’un 

peuple dont le quotidien est marqué par l’attente messianique. 



 41 

Certes, tous ne partagent pas l’option de la violence prise par la 

guérilla de Galilée, avec les zélotes. Mais, tous rêvent d’être libérés 

de la colonisation romaine et de voir restaurer le royaume de David, 

en attendant le règne définitif de Dieu. Les différents courants 
religieux attendent le Messie, sous diverses figures : soit comme roi, 

fils de David ; soit comme descendant du Grand Prêtre ; soit comme 

Élie ou quelqu’un des prophètes ; soit comme Fils de l’Homme.  

 
D’ailleurs, sur le chemin de Jérusalem, lorsque Jésus interroge ses 

apôtres sur ce que l’on dit de lui, ils donnent différentes réponses 

qui correspondent, en partie, aux attentes messianiques de l’époque 

(Lc 9, 19s). Les apôtres eux-mêmes y adhèrent. Malgré les mises en 
garde de Jésus et les annonces répétées de sa passion, ils sont 

soucieux de préparer chacun son avenir politique.  

 

On comprend que pour expliquer à Jésus, censé les ignorer, les 
événements de ces « derniers temps », les deux disciples font un 

récapitulatif des faits, selon leurs convictions nationalistes. Hugues 

Cousin le résume ainsi :  
 

Une telle récapitulation est une prédication missionnaire… 

tronquée ; la Passion s’y trouve, mais non la résurrection. Le 
ministère et la mort de Jésus sont présentés du point de vue de 

disciples déçus dans leur espérance nationaliste et messianique. 
Comme les personnages mis en scène dans les récits de l’enfance, ils 
attendaient la délivrance d’Israël et pour eux, ce devait être l’œuvre 

de Jésus. Une telle espérance est légitime pour Luc ; encore ne faut-
il se tromper ni dans son heure ni dans son mode de réalisation 

(Ac 1, 6-7)8.  

 

 

Libérer la mémoire  
 

C’est pourquoi, après les avoir entendus, Jésus propose aux 

disciples une catéchèse biblique, libératrice d’une mémoire qui ne 
permet pas de comprendre le sens de sa mort. Pour cela, il part de 

la lecture typologique9 d’un des passages vétéro-testamentaires le 

 
8. Hugues Cousin, L’évangile de Luc, 330.  
9. Cf. Jean-Noël Aletti, Le messie souffrant. Un défi pour Matthieu, Marc et Luc. 

Essai sur la typologie des évangiles synoptiques, Namur, Lessius, 2019, 153-155. 



 42 

plus utilisé par les premiers chrétiens pour comprendre le destin 

tragique de leur Maître. Il s’agit de la figure du serviteur souffrant : 

« Ne fallait-il pas que le Messie souffre ainsi avant d’entrer dans sa 

gloire ? » (Lc 24, 26).  
 

Cette catéchèse est ambulante. Pour Luc, le chemin, c’est le lieu de 

familiarité, du quotidien, avec sa simplicité, ses incohérences, ses 

imprévus, ses surprises. Cette vie de tous les jours est habitée 
d’espoir et de désespoir, de quêtes de sens dans un monde où les 

ténèbres et les incertitudes s’amoncellent. Pourtant, ce banal 

humain et quotidien est le lieu où nous rejoint le Ressuscité, 

rappelant ainsi l’exode biblique, quand le Seigneur marchait avec 
son peuple.  

 

La figure du serviteur souffrant nous renvoie à la période exilique 

et postexilique. L’expérience de l’exil fut une cure de modestie pour 
Juda, qui avait perdu tout ce qui faisait son orgueil : la terre, le 

temple, le roi et surtout ses rêves de puissance. En effet, au fil des 

années, Israël avait fini par vivre l’élection divine comme un 
privilège. Il avait même fini par créer Dieu à l’image de ses 

ambitions guerrières, en en faisant, à l’instar des peuples 

environnants, un Dieu guerrier, leur chef d’État-major.  

 
Israël est appelé à redécouvrir le véritable visage de Dieu, le Dieu 

de tous les peuples, totalement dés-armé et briseur de guerres. Il se 

devait de vivre sa mission au cœur du monde comme un service. 

Le Deutéro-Isaïe le dit à travers les quatre chants du serviteur.  
 

Élu et soutenu par Dieu, le serviteur réalise sa mission dans la force 

et la fermeté de la modestie et de la douceur. Le modèle d’un tel 

engagement, c’est le roi perse Cyrus qui ne profite pas de ses 
victoires pour écraser. Au contraire, il rend la liberté aux opprimés. 

Il respecte les minorités, les diversités culturelles, nationales et 

religieuses (Is 42, 1-7). Au lieu de diviser et de disperser, le serviteur 

rassemble non seulement Israël, mais aussi toutes les tribus et 
toutes les nations, sans distinction aucune (Is 49, 1-9). Il s’oublie lui-

même pour réaliser sa mission, confiant que rien ne peut arrêter 

l’œuvre de Dieu en marche (Is 50, 4-11).  

 



 43 

Le sommet de cette expérience, c’est la figure du Serviteur souffrant 

(Is 52, 13—53, 12). Torturé, méprisé, il est soumis à une mort injuste. 

Mais il ne se révolte ni ne se résigne. Il vit sa souffrance en solidarité 

avec les « multitudes ». Il offre sa vie pour le péché des autres. Cette 
figure est tellement atroce que personne ne songe à se l’approprier, 

encore moins à en faire un héros libérateur.  

 

Le Nouveau Testament relit la figure du serviteur souffrant pour 
comprendre le destin tragique et scandaleux de Jésus, rejeté et tué. 

Il est le serviteur souffrant qui, par son obéissance, sauve 

l’humanité, au prix de la croix. Mais cela n’est pas facile à admettre, 

même pas pour les chrétiens. 
 

C’est pourquoi, reprenant l’ensemble du cheminement d’Israël, en 

commençant par l’expérience fondatrice de l’exode, Jésus propose 

aux deux disciples un regard autre sur Dieu, sur le messie, sur leur 
mission et sur l’histoire. En effet, par sa mort et sa résurrection, Jésus 

nous découvre le vrai visage du Père. Jésus invite les disciples à une 

vision du Messie et de Dieu dont l’intervention salvifique touche 
tous les peuples.  

 

En fait, Jésus révèle aux disciples d’Emmaüs que la tradition 

biblique est une mémoire qui s’est construite au cours des siècles, 
dans les continuités et les ruptures, dans des relectures 

permanentes de l’héritage traditionnel. Lire et écouter la Parole 

avec le regard et l’oreille de Jésus permet de régénérer de fond en 

comble notre histoire et notre culture, notre imaginaire et notre 
engagement pour une société de liberté pour tous. C’est pourquoi 

les disciples doivent quitter une conception ethnocentrique de 

l’histoire.  

 
Mais cela doit-il se réaliser au détriment de l’indépendance 

d’Israël ? La lutte pour la libération n’est-elle pas juste et légitime ? 

Tous les peuples qui ont connu ou connaissent la dépendance le 

savent bien. Comme bien souvent, Jésus ne répond pas directement 
à la question. En effet, il sent poindre l’idée d’un Dieu au service 

d’Israël, de son idéologie, de ses rêves messianiques. Alors, il 

déplace le débat. Il refuse de s’enfermer dans le jeu des luttes 

politiciennes entre peuples, entre tribus, entre races. Il propose un 



 44 

regard et une praxis qui permettent de transformer les relations 

humaines.  

 

 

Libérer le monde nouveau  
 

Dès lors, l’expérience des disciples sera celle de la conversion. Sur 

le chemin de leurs quêtes légitimes de libération, la route 
d’Emmaüs impose des ruptures dans tous les domaines de 

l’existence. Le paradigme du serviteur souffrant est celui d’une 

rencontre qui se fait sous le signe du service et non pas de la 

puissance, de la gratuité et non pas de la force.  
 

On comprendra mieux pourquoi Jésus évitait toute forme de 

messianisme politico-religieux. De nombreux épisodes de sa vie le 
montrent : le récit de la tentation en Mt 3, le blâme infligé à Pierre 

(Mt 16, 21s), la résistance à la foule qui veut le faire roi (Jn 6, 15). Son 

royaume n’est pas de ce monde. Sa messianité se manifeste par le 

don total de sa vie. Sa royauté est celle de la puissance de l’Amour 
(Jn 13, 1).  

 

Le soir tombant, après une longue journée de marche et d’écoute, 

les disciples offrent à Jésus une hospitalité qui deviendra 
eucharistie. La catéchèse biblique a préparé les disciples à 

reconnaître Jésus à la « fraction du pain ».  

 

L’expression n’apparaît que deux fois dans le Nouveau Testament, 
toujours sous la plume de Luc (Lc 24, 35 ; Ac 2, 42). Elle évoque les 

repas juifs. Après avoir béni le pain, le chef de famille le rompt et le 

distribue aux autres. Il marque la communauté de table que 

constitue le fait de partager le repas. Jésus reprendra ce geste lors 
de son dernier souper avec ses disciples. Dès lors, l’expression 

évoque l’Eucharistie, célébration de la mort et de la résurrection du 

Seigneur, célébration de l’aventure commune entre Dieu et 

l’humanité, célébration d’un monde nouveau.  
 

Ainsi, lorsqu’à la fraction du pain, les yeux et le cœur des disciples 

s’ouvrent, ils saisissent le message de Jésus. Oubliant leur fatigue, 

secouant leur désarroi, leur peur et leur nationalisme, ils se lèvent. 



 45 

Ils s’élancent en pleine nuit sur la route pour partager avec les 

apôtres et la communauté de Jérusalem leur découverte : Jésus est 

vivant. Dans un triple mouvement de rencontre-mort-

renouvellement qui nous enracine dans le mystère du salut, 
d’incarnation-mort-résurrection, nos espérances avec lesquelles 

nous rencontrons le Seigneur doivent accepter de mourir avec Lui, 

pour se renouveler dans sa résurrection.  

 
En insérant au début du récit de la passion l’institution de 

l’eucharistie, qui était certainement une pièce autonome, Luc, à 

l’instar des autres évangélistes, entend en préciser la portée. 

L’eucharistie est le sacrement de l’humanité regénérée qui va 
sourdre de la passion et de la résurrection du Christ.  

 

Au moment où Israël célèbre la libération de l’Égypte, Jésus entre 

dans sa passion et sa résurrection. Lorsque les chrétiens se 
rassemblent pour célébrer leur Seigneur, ils font mémoire de toutes 

les formes d’aliénation et de sa source, le péché personnel et 

collectif, qui saigne les cœurs, les familles, la société, l’Église. Le 
chemin d’Emmaüs impose alors des ruptures existentielles. 

 

En effet, l’eucharistie nous renvoie à la réalité concrète. C’est sur le 

terreau rugueux du quotidien que se célèbre l’eucharistie, que 
germent la vie et la joie de Dieu. La célébration de la mort et de la 

résurrection du Seigneur, elle est le signe et le ferment d’un monde 

nouveau. Les nombreuses allusions à l’Exode signifient que 

Jésus est le nouveau Moïse, la source de justice et de libération 
véritables, comme le relève J.-M. Éla :  

 

L’eucharistie est aussi le lieu où l’on découvre que le pain, c’est 

ce sans quoi l’homme meurt : nourriture, mais aussi travail, 
dignité, liberté, reconnaissance et amour, respect de sa culture… 

C’est aussi l’espoir en un avenir possible dont on a besoin pour 
reprendre goût à la vie et retrouver un sens. En portant sur elle 
un regard neuf, on découvre que l’eucharistie proclame 

l’urgence d’un engagement pour l’accueil, l’hospitalité, la joie et 
la fête, qui sont liés au repas dans toutes les cultures. Pour 

l’Église elle-même, il y a beaucoup à faire pour que l’eucharistie 
signifie vraiment un monde nouveau. En vivant en profondeur 



 46 

ce que l’eucharistie signifie, l’Église peut alors devenir, au 
quotidien, sacrement de la justice et de la libération10. 

 

 

Libérer la fraternité 
 

De retour à Jérusalem, les disciples accourent chez les apôtres, à la 

communauté. Leur départ était comme une cassure en eux-mêmes, 

mais aussi avec les frères et sœurs. Maintenant, c’est la fraternité 
retrouvée. Nous voyons ici l’importance littéraire et théologique 

que Luc accorde à la ville sainte. D’ailleurs, un tiers de l’évangile 

s’organise autour de la montée de Jésus à Jérusalem11. C’est là que 

s’accomplit le plan de Dieu, avant d’atteindre toutes les nations. 
C’est là que s’expérimentera la fraternité qui les unissait tous d’un 

même cœur (Ac 1, 14). 

 

L’expérience des deux disciples d’Emmaüs est suivie de celle des 
onze et de leurs compagnons à qui Jésus apparaît. En cette dernière 

section du chapitre, nous nous retrouvons sur le chemin ecclésial et 

fraternel de la rencontre du Ressuscité.  

 
C’est pourquoi, avant de raconter leur propre expérience, les 

disciples doivent d’abord entendre celle de Pierre et de l’ensemble 

de la communauté, dans laquelle ils se réintègrent. Si l’expérience 

des disciples d’Emmaüs est chemin de reconnaissance de Jésus par 
tout croyant, celle dont bénéficient les onze et leurs compagnons 

cimentent l’Eglise, sacrement, signe et ferment de toute fraternité.  

 
Le témoignage chrétien au cœur du monde est certes personnel, 

mais inséré dans la communauté, l’ensemble de l’Église et de la 

société. C’est dans la communauté que se réalise l’expérience de 

libération de la fraternité universelle qui trouve un fort écho dans 
l’épisode de Philippe et de l’Éthiopien qui se rencontrent sur le 

chemin de Gaza (Ac 8, 26-40).  

 

 
10. Jean-Marc Éla, Repenser la théologie africaine. Le Dieu qui libère, Paris, 

Karthala, 2003, 305. 
11. Voir Jean-Luc Vesco, Jérusalem et son prophète, Paris, Cerf, 1988. 



 47 

En effet, les deux épisodes ont lieu sur le chemin, soit de Jérusalem 

vers Emmaüs, soit de Jérusalem vers Gaza. Luc montre, dans les 

deux cas, l’importance du cheminement dans la dynamique de la 

rencontre. De plus dans les deux récits, la catéchèse ambulante, celle 
de Jésus et celle de Philippe, prépare la célébration sacramentelle 

soit de l’Eucharistie (Lc 24, 28-32), soit du baptême (Ac 8, 36-39). 

Dans les deux passages, le catéchète s’efface : Philippe disparaît aux 

yeux de l’Éthiopien (Ac 8, 39) comme l’avait fait le Ressuscité pour 
les disciples (Lc 24, 31).  

 

Les deux épisodes ouvrent à un engagement de témoignage : les 

disciples d’Emmaüs et le chancelier vont témoigner du Ressuscité 
qui à Jérusalem, qui en Nubie (Lc 24, 33-35//Ac 8, 39). Dans 

l’univers mondialisé de l’époque et d’aujourd’hui, l’épisode est une 

parabole de la rencontre entre tribus, entre peuples, entre 

continents, entre Églises, appelées à marcher ensemble sur les 
routes de l’histoire, sous le signe de l’altérité culturelle, religieuse, 

raciale, ethnique.  

 
En effet, Philippe et le chancelier éthiopien sont différents par la 

race, la situation socio-économique, et même par le cheminement 

religieux. Mais ils ont désormais la responsabilité commune de faire 

triompher la fraternité universelle, qui annonce celle que le pape 
François appelle de tous ses vœux :  
 

Assimilée et approfondie en famille, la foi devient lumière pour 

éclairer tous les rapports sociaux. Comme expérience de la 
paternité et de la miséricorde de Dieu, elle s’élargit ensuite en 
chemin fraternel. Dans la « modernité », on a cherché à construire 

la fraternité universelle entre les hommes, en la fondant sur leur 
égalité. Peu à peu, cependant, nous avons compris que cette 

fraternité, privée de la référence à un Père commun comme son 
fondement ultime, ne réussit pas à subsister. Il faut donc revenir 
à la vraie racine de la fraternité. L’histoire de la foi, depuis son 

début, est une histoire de fraternité, même si elle n’est pas 
exempte de conflits  (Lumen Fidei, 54).  

 

 

 

 
 



 48 

Libérer les cœurs  
 

 

Cet appel à la fraternité n’est pas une diversion. Jésus prend bien en 
compte la quête et la soif de libération des disciples d’Emmaüs et 

de tous les peuples. Sur la croix, il assume tous les lieux concrets de 

rupture où se défait la vie sous toutes ses formes. Mais, avec lui, la 

quête de libération est exode. Elle s’inscrit dans l’épaisseur 
historique de l’incarnation et dans la dynamique de la 

passion/résurrection. Alors, quelles que soient nos origines, la 

richesse de notre héritage culturel, historique, religieux, 

économique, à la lumière de la Parole de Dieu, la quête de libération 
est un exode qui nous conduit hors des sentiers battus, vers un 

ailleurs autant existentiel qu’épistémologique, mais toujours 

créateur de devenir. C’est alors une libération qui concerne tous les 
peuples, toutes les personnes.  

 

La catéchèse et l’expérience des disciples d’Emmaüs viennent 

comme en écho au discours programme de Jésus, au début de son 
ministère public, dans la synagogue de Nazareth. N’est-ce pas un 

message libérateur qu’il apporte aux opprimés ? Avec les disciples 

d’Emmaüs, Jésus revient en quelque sorte sur son discours initial et 

en donne la véritable portée.  
 

Certes, il reprend l’hymne isaïen à la libération de l’année jubilaire. 

Les fils d’Israël célébraient alors, de manière toute particulière, le 

Dieu qui les avait fait sortir d’Égypte et revenir aux exigences 
concrètes de l’alliance, à savoir la fraternité qui va de pair avec la 

libération et la justice. Il s’agissait également de s’ouvrir à l’avenir 

de Dieu, à la possibilité de recommencement, de créativité et de 

responsabilité qu’il nous offre. Pour l’évangéliste Luc, en Jésus-
Christ se réalise pour tous les peuples cette expérience jubilaire de 

libération et de justice.  
 

En reprenant le texte du Trito-Isaïe, Jésus, sans ambigüité aucune, 

arrime résolument son ministère à la lignée de la tradition 

prophétique vétéro-testamentaire, en solidarité préférentielle avec 

les pauvres. La catéchèse de Luc s’adresse à une communauté 



 49 

païenne sensible aux problèmes socio-économiques. D’où 

l’importance accordée aux pauvres, aux méprisés et aux humbles.  
 

Mais, lorsque Jésus dit « en marche, vous les pauvres ! » (Lc 6, 20), il 

ne canonise pas la pauvreté. À la suite des prophètes, il prend la 
défense des pauvres. Mieux, il leur dit la possibilité de se mettre en 

branle pour se prendre en main. Mais seuls peuvent se mettre ainsi 

en marche des « pauvres de cœur », c’est-à-dire des hommes et des 

femmes qui, à la suite des anawîm dont parle le prophète Sophonie, 
ont fait le choix radical de ne compter essentiellement que sur Dieu 

et de vivre pour Lui.  
 

Luc est certainement celui qui traduit avec le plus de véhémence la 

critique de Jésus contre les richesses et contre les riches : « Malheur 
à vous les riches car vous avez votre consolation » (Lc 6, 24). Pour 

Jésus, la richesse peut amener à une vue courte, à l’atrophie de la 

personne et des projets de vie. Sa pauvreté est liberté vis-à-vis des 

biens, liberté qui jaillit de son option radicale pour son Père et pour 
les humains, ses frères et sœurs.  
 

C’est pourquoi, ses disciples, libérés des puissances de l’argent, 

peuvent initier des actions libératrices pour que les plus démunis 

jouissent des biens de la terre destinés à tous. Seuls ceux et celles 
qui font le pari de miser sur Dieu peuvent se mobiliser réellement 

pour la libération de leurs frères et sœurs. Seules des personnes 

libérées peuvent susciter « l’irruption des pauvres » dans le monde 

de l’accaparement et du pouvoir. 
 

Cette libération des cœur ne peut être que le fruit de l’Esprit de Dieu 

dont parle abondamment Luc. Lui seul peut régénérer de fond en 

comble notre histoire et notre culture, notre imaginaire et notre 

engagement pour une société de liberté et de fraternité universelles. 
L’Esprit forge en nous et autour de nous des ressorts libérateurs 

d’avenir et de fraternité, pour nous, pour nos peuples et pour 

l’ensemble de l’humanité. Ce n’est qu’alors que nous rejoignons le 

projet libérateur de Jésus :  
 

L’Esprit du Seigneur est sur moi, parce qu’il m’a consacré par 
l’onction, pour porter la bonne nouvelle aux pauvres. Il m’a 

envoyé annoncer aux captifs la délivrance et aux aveugles le 
retour à la vue, renvoyer en liberté les opprimés  (Lc 4, 18). 



 50 

L’aujourd’hui du chemin d’Emmaüs  
 

 

Aujourd’hui, comme au temps des disciples d’Emmaüs, nos 
quotidiens sont marqués de quêtes légitimes de libérations. À nous 

aussi, Jésus indique le véritable chemin de libération, celui qui va 

de Lui au cœur et rejoint la famille, la communauté, la société et 

l’ensemble de l’humanité. C’est de la conversion du cœur que 
s’initie toute libération véritable et durable. En effet, l’égoïsme tapi 

en nous peut gangréner les sphères familiales, sociales et politiques. 

Seules la mort et la résurrection du Crucifié peuvent nous libérer.  

 
Aujourd’hui, comme au temps des disciples d’Emmaüs, le 

Ressuscité nous rejoint sur les chemins multiformes où les 

tombeaux de mort se vident pour laisser germer la vie, où la 
désespérance devient créativité, la servitude libération, la misère 

et la souffrance provoquent notre créativité. En effet, comme le 

relève si bien Christian Duquoq :  
 

 

Seule la résurrection glorieuse du Crucifié pour la justice ouvre 

pleinement à l’avenir. Le dolorisme enferme en soi-même, 
l’abandon de Dieu oublie que Christ est vainqueur, la libération 
politique omet un élément du mal dont nous sommes complices : la 

banalité13. 

 

 

Paulin Poucouta 

 
 

 

 

 
 

 

 

 
13.  Christian Duquoq, « La passion de Jésus », Albert Vanhoye & Christian 

Duquoq & Ignace de La Potterie, La passion selon les quatre évangiles, Paris, 
Cerf, 1981, 102-103.  



 51 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

Csilla Kovács 
 

 

 

 

border la question de la libération chez Fabien Eboussi-

Boulaga pourrait, à la fois justement et très spontanément, 
consister dans un retour sur les motifs les plus exploités de 

son œuvre, la nécessité de la libération du « colonisé mental »2 ou 

celle de la tradition africaine (aussi bien ad intra qu’ad extra)3, ou 

encore, la désaliénation de la foi et du christianisme.  
 

Dans ce parcours, nous ne reviendrons cependant sur aucune de 

ces problématiques. Nous nous proposerons de présenter plutôt un 

 
1. Né le 17 janvier 1934 à Bafia et décédé le 13 octobre 2018 à Yaoundé, 

Fabien Eboussi-Boulaga est un philosophe et théologien camerounais. Il a 
contribué à l’élaboration d’une pensée africaine rigoureuse, tant au niveau 
de la philosophie que de la théologie.  

2. Cf. Fabien Eboussi-Boulaga, La crise du Muntu. Authenticité africaine et 
philosophie, Paris, Présence Africaine, 1977, 132.  

3. Ad intra, il en va de la querelle enthophilosophique à laquelle Eboussi-
Boulaga a généreusement prêté sa voix. La libération ad extra de la 
tradition africaine exploite les aspects du rapport entre l’Occident et 
l’Afrique. 

A 



 52 

aspect moins commenté de sa pensée, à savoir le sens proprement 

religieux de la libération, entendu comme catégorie du salut. En 

effet, cela constitue le ressort et l’horizon de tous les autres types de 

libération, du moins d’après l’ouvrage le plus théologique de son 
corpus, Christianisme sans fétiche4. 

 

Dès la fin des années 1960, le thème de la libération est (re) devenu 

central dans les théologies contemporaines grâce aux réflexions 
latino-américaines qui ont mis en évidence un nouveau locus 

theologicus, à savoir le contexte socio-politique des pauvres et des 

sans-voix, notamment quand la pauvreté s’entend comme misère 

ou comme exposition potentielle à la mort.  
 

Mais si ce thème a une importance certaine pour la théologie 

aujourd’hui, ce n’est pas d’abord dans ce sens-là qu’il est abordé 

dans Christianisme sans fétiche, bien que des points communs 
puissent se trouver. Chez le penseur camerounais, la libération n’est 

jamais pensée comme étant seulement historique. Elle émerge 

toujours de la conversion personnelle, actualisation du modèle 
donné par Jésus, et dont la perspective finale est l’appel divin inscrit 

au cœur de l’existence humaine. C’est à partir de cela qu’Eboussi-

Boulaga ose l’utopie qui consiste à appréhender également le salut 

comme transformation nécessaire de toutes les réalités humaines.  
 

 

La libération comme conversion personnelle 
 
Le mot « conversion » est utilisé dans Christianisme sans fétiche pour 

désigner non seulement « la métamorphose requise (…) [qui] vise 

le fond de la personnalité, son centre, le “cœur” »5, mais également 

la conversion de populations entières au christianisme, ou encore, 
une conversion du langage religieux.  

 

Dans cette section, nous nous intéressons uniquement à son 

premier sens. En effet, il semble que l’idée et la réalité de l’expérience 
de la « puissance transfigurante du Christ » soient fondamentales 

 
4. Fabien Eboussi-Boulaga, Christianisme sans fétiche. Révélation et domination, 

Paris, Présence Africaine, 1981. 
5. Fabien Eboussi-Boulaga, Christianisme sans fétiche, 111. 



 53 

pour notre auteur6, et que cette expérience puisse prendre la forme 

de la conversion.  

 

Dans la partie centrale du livre exposant le modèle christique7, 
l’auteur présente notamment une sorte d’ecclésiologie sous le titre 

« La communauté en forme d’amour ». Une telle communauté ou 

Église est comprise comme l’application de l’œuvre de Jésus. Or, à 

la base de cette société, nous trouvons une dynamique de 
conversion personnelle8. Eboussi-Boulaga la décrit en termes d’une 

libération intérieure, en tant que cela est un « changement de 

mentalité »9 : 
 

Convertissez-vous, car le Royaume de Dieu est proche ; il est parmi 

vous. (…) Mais pour chercher avant tout le Royaume de Dieu et sa 
justice, il faut être libéré de la séduction de Mammon, l’Argent, de 
la volonté de puissance habituelle à ceux qui passent pour être chefs 

et bienfaiteurs des nations pour devenir « comme celui qui sert ». 
(…) L’homme a l’obligation de se libérer de la dictature de la 

« chair » et de celle du « monde », pour découvrir son soi originel, sa 
vocation. (…) L’homme déchoit dans la possession, dans l’avoir qui 
le masquent à lui-même et barrent son désir (…) de ce qui se donne 

gratuitement, de ce qui n’est qu’objet de reconnaissance. Par le 
service et la dépossession, l’homme manifeste ce qu’il est en 

renonçant à ce qu’il a, en se désistant de lui-même10.  

 

 

 
6. C’est ainsi qu’il désigne le but de sa recherche d’un christianisme africain, 

cf. Fabien Eboussi-Boulaga, Christianisme sans fétiche, 87. Est-ce que cela 
s’enracine dans sa formation jésuite ? De fait, Ignace de Loyola exprime la 
conviction selon laquelle « le Créateur agit immédiatement avec sa 
créature et la créature avec son Créateur et Seigneur », Ignace de Loyola, 
Exercices spirituels, n° 15, DDB – Bellarmin, 2001, 34. 

7  « Mais l’émergence de ce modèle est liée à l’événement singulier qu’est 
Jésus de Nazareth, à des événements singuliers de sa vie, à sa mort et à sa 
destinée posthume », Fabien Eboussi-Boulaga, Christianisme sans fétiche, 
115. Nous n’avons pas d’espace, dans cet article, pour présenter la 
signification du modèle christique eboussien ; voir là-dessus, Eugène 
Didier. A. Goussikindey, The Christic model of Eboussi Boulaga. An African 
« Recapture » of Christianity, Balti, Éd. universitaires européennes, 2017. 

8. Cf. Fabien Eboussi-Boulaga, Christianisme sans fétiche, 110ss.  
9. Cf. Fabien Eboussi-Boulaga, Christianisme sans fétiche, 115. 
10. Fabien Eboussi-Boulaga, Christianisme sans fétiche, 111 (souligné dans le 

texte).  



 54 

Plusieurs passages bibliques sont, soit explicitement évoqués soit 

sous-entendus, comme ici, pour illustrer le renversement nécessaire 

de l’attitude du « monde »11 ou de la « chair », renversement exigé 

de celui qui se convertit. Notamment, l’auteur cite textuellement 
Luc 22, 25-26 où Jésus souligne l’opposition entre l’attitude des 

puissants des nations et celle de ses propres disciples : 

contrairement au pouvoir et à l’honneur cherchés par les puissants, 

les plus grands des disciples doivent apprendre à adopter une 
posture de serviteur, simplement parce que Jésus en donne le 

modèle (cf. Lc 22, 27). 

 

En outre, dans l’extrait cité, nous pouvons également entendre des 
échos indirects des tentations de Jésus au désert où Satan voulait le 

faire succomber aux différents appels de l’avoir, de l’honneur ou de 

la gloire, ainsi que du pouvoir (cf. Mt 4, 1-11 ; Lc 4, 1-13). Or plus 

que les textes bibliques eux-mêmes, c’est surtout leur reprise et leur 
adaptation par Ignace de Loyola, dans sa Méditation des deux 

étendards12, qui nous semblent se répercuter ici. À la différence des 

textes bibliques, Ignace compare la manière de faire de Lucifer, le 
chef des ennemis, à celle du Christ, vrai capitaine, et invite à un 

choix. L’attitude des deux chefs progresse le long d’un échelon à 

trois marches, mais avec des contenus, et si l’on peut le dire ainsi, 

des sens inverses : Lucifer passe de la richesse (avoir) en passant par 
l’honneur (séduction, paraître) pour aboutir à l’orgueil (pouvoir)13, 

dans une montée conquérante ; le Christ, en revanche, s’engage 

dans la descente kénotique de la pauvreté, par l’acceptation du 

mépris ou de l’humiliation, jusqu’à la manifestation de l’humilité14. 
Ignace précise que ces trois échelons qui dessinent un chemin, sont 

la matrice de tous les autres vices ou vertus, c’est-à-dire des habitus 

qui disposent l’humain à agir.  

 

 
11. « Le “monde” est l’expression aliénée du soi qui se perd dans ses 

fabrications, ses œuvres, ses langages et ses institutions. Ceux-ci 
deviennent des idoles, auxquels l’homme se sacrifie (…) », Fabien 
Eboussi-Boulaga, Christianisme sans fétiche, 111.   

12. Cf. Ignace de Loyola, Exercices spirituels, n° 136-148, 93-96.  
13. Cf. Ignace de Loyola, Exercices spirituels, 142, 94. 
14. Cf. Ignace de Loyola, Exercices spirituels, 146, 95. L’échelon descendant 

rappelle Ph 2, 5-8. 



 55 

En lisant ces pages d’Eboussi-Boulaga, on a effectivement 

l’impression que, comme saint Ignace, l’auteur incite son lecteur à 

choisir son camp en assumant un chemin de dépossession et de 

service. Dans son ouvrage, l’humilité est donc d’abord entendue 
comme l’attitude de Dieu lui-même : « “l’humilité”, mais celle de 

Dieu, tellement présent qu’il est absent, si proche qu’il est 

lointain »15. Ainsi, « le dernier cercle d’un chemin de l’humilité » 

sera ce que l’auteur appelle la « conversion esthétique », à savoir 
notre mise en présence « en la présence silencieuse et discrète de 

Dieu »16.  

 

Avant d’arriver à une telle considération sinon mystique, du moins 
apophatique, du rapport à Dieu, la conversion vis-à-vis de l’attitude 

du « monde » ou de la « chair » s’exprime donc, chez le penseur 

camerounais, en termes de libération. Celle-ci est décrite comme un 

changement de mentalité capable de démasquer la dictature des 
idoles17, de libérer des passions parce qu’elles barrent l’accès au 

désir le plus profond de l’humain. L’attitude qui libère est ainsi 

indiquée comme service et renonciation à soi-même. Il en va d’une 
vraie imitatio Christi qui sert de réponse à son message18. Or tout cela 

impulse l’humain dans une dynamique que l’on pourrait qualifier 

d’extatique. 

 
En bref, Eboussi-Boulaga affirme que c’est seulement par une telle 

conversion personnelle, qui se décline, en négatif, comme libération 

des idoles et, en positif, comme décentrement kénotique de soi-

même, comme service, que l’homme est capable de manifester ce 
qu’il est, ce qu’est sa vocation ; c’est-à-dire être « comme “image” de 

Dieu, comme sa re-présentation, “Dieu par participation” »19.  

 

 

 
15. Fabien Eboussi-Boulaga, Christianisme sans fétiche, 142. 
16. Fabien Eboussi-Boulaga, Christianisme sans fétiche, 198.  
17. Cf. Fabien Eboussi-Boulaga, Christianisme sans fétiche, 115.  
18. « Il [Jésus] annonce le royaume de Dieu, appelle à la conversion et la 

repentance », Fabien Eboussi-Boulaga, Christianisme sans fétiche, 147. 
19. Fabien Eboussi-Boulaga, Christianisme sans fétiche, 115 ; pour l’allusion à la 

divinisation, cf. 2 P 1, 4. 



 56 

La libération comme dépassement 
eschatologique de soi  
 

 
La conversion, qui est à la base de l’être-au-monde des « enfants de 

Dieu »20, se dit donc comme libération de la contrainte physique et 

spirituelle. Cette libération est une manière de comprendre la 

conversion, elle-même définie par Eboussi-Boulaga comme « ce 
double mouvement de dépassement et de limitation de soi au 

vérifiable »21. Le dépassement et la limitation de soi s’entendent 

donc dans les termes de libération des passions, mais aussi dans 

ceux de l’affranchissement « des soucis qui enchaînent, des 
angoisses, de la peur du risque, des affrontements et de la mort »22. 

Dans son sens théologique, la libération fait ainsi partie des 

catégories sotériologiques par lesquelles s’exprime le mystère du 
salut23. Pourtant, cela n’épuise pas le sens ni du dépassement ni de 

la limitation de soi, ni même celui de la libération.  

 

En effet, le dépassement de soi doit pouvoir se comprendre 
également comme un éclatement de son propre être, comme une 

ouverture illimitée dont le principe ne se trouve pas en soi-même, 

mais « dans ce qui se justifie par soi-même et par là “justifie toutes 

choses” »24. Eboussi-Boulaga touche ici, au fond, le mystère de la foi 
concernant l’humain en tant qu’il est créature de Dieu appelée à la 

vie divine. Il écrit : 
 

Celui-ci [le centre ou le cœur de la personne] est le lieu de 
l’orientation essentielle, la source du sens. Les cœurs purs verront 
Dieu, car en eux a été libérée la spontanéité jaillissante, à même de 

 
20. Cf. Fabien Eboussi-Boulaga, Christianisme sans fétiche, 110 (nous gardons 

les guillemets de l’auteur). 
21. Fabien Eboussi-Boulaga, Christianisme sans fétiche, 111.  
22. Fabien Eboussi-Boulaga, Christianisme sans fétiche, 111. Le thème de la 

victoire du Christ sur la mort n’est presque pas explicité dans l’ouvrage, 
sans doute en raison du refus de l’auteur de penser la mort comme le 
salaire du péché. Cela ne l’empêche pas de penser, en revanche, la victoire 
de la croix sur le mal. Cf. Fabien Eboussi-Boulaga, Christianisme sans fétiche, 
180.  

23. Par exemple, B. Sesboüé recense une dizaine de catégories du salut, dont 
la libération, Cf. Bernard Sesbouë., Jésus-Christ unique médiateur. Essai sur 
la rédemption et le salut, Paris, Desclée, 2003.  

24. Fabien Eboussi-Boulaga, Christianisme sans fétiche, 111.  



 57 

s’élancer au-delà de soi, vers l’autre, l’ailleurs, de reconnaître ce qui 
n’est par soi ni en vue de soi, mais qui se donne en une initiative 
libre ou survient comme une grâce25. 

 
« L’orientation essentielle » perceptible au cœur ou au centre de la 

personne semble rejoindre ici l’idée de la finalité de l’existence 

humaine qualifiée par la théologie classique de « surnaturelle »26. 

Traditionnellement, la vision de Dieu évoquée par notre auteur 
représente cette finalité surnaturelle, à savoir la relation immédiate 

avec Dieu, qui est l’unique plénitude de l’homme27. Or, en affirmant 

cette vocation divine de l’homme, il faut tenir ensemble ces deux 

choses : elle est don gratuit de Dieu, c’est-à-dire qu’elle est indue et 
ne découle pas de la création, mais également elle n’est pas pour 

autant un décret de Dieu extérieur à l’humain.  

 
Afin d’honorer ces deux critères, certains théologiens avaient 

cherché à penser le fait d’être ordonné à une fin surnaturelle comme 

l’est la situation actuelle de l’homme dans la grâce, ce qui ne signifie 

cependant pas que cet être soit déjà, en lui-même, surnaturel (voir, 
par exemple, Henri  de Lubac28 ou Karl Rahner29).  

 

D’une façon analogue, Eboussi-Boulaga pense l’orientation 

essentielle de l’humain vers Dieu à partir de sa situation concrète, 
tel qu’il se trouve dans la grâce. Or si la conversion-libération 

 
25. Fabien Eboussi-Boulaga, Christianisme sans fétiche, 111. Pour la vision de 

Dieu dans la citation, cf. Mt 5, 8. 
26 . Pour une présentation du dossier historique sur cette question 

théologique, voir, par exemple, Luis Ladaria, Mystère de Dieu, mystère de 
l’homme II. Anthropologie théologique, Paris, Parole et Silence, 2011, 225-256. 

27. Par exemple, pour saint Thomas, la béatitude dernière de l’homme 
consiste en la vision de l’essence divine, cf. Thomas D’Aquin, Somme 
théologique I, q.12 a.1, Paris, Cerf, 1999, 222.  

28. « Le fait que la nature de l’être spirituel telle qu’elle existe (…) soit (…) 
conçue (…) comme ouverture à une finalité inéluctablement surnaturelle, 
ce fait n’entraîne pas qu’elle ait déjà en elle-même et comme de son propre 
fond le moindre élément positivement surnaturel », Henri de Lubac, 
Œuvres complètes, XII, Le mystère du surnaturel, [1965] Paris, Aubier, 2000. 
55 (souligné dans le texte).  

29. Rahner distingue la nature humaine de la constitution de son essence 
concrète (« existential intérieur surnaturel de l’homme ») qui est déjà 
caractérisée par la grâce justifiante, et qui est saisie dans la foi et la charité, 
cf. Karl Rahner, « De la relation de la nature et de la grâce » [1950], Karl 
Rahner, Écris théologiques III, Paris, DBB, 1963, 15. 



 58 

permet de dégager la « source du sens » ou l’orientation essentielle 

au cœur de l’existence, le théologien camerounais n’omet pas de 

souligner que la vocation divine qui s’y reflète est un don gracieux. 

S’il évoque le désir de Dieu30, il sait que Dieu « se donne 
gratuitement », qu’il « n’est qu’objet de reconnaissance »31.  

 

Par ce biais, nous rejoignons également l’autre élément de la 

définition de la dialectique de la conversion, à savoir la limitation 
de soi. Théologiquement parlant, cela se comprend non seulement 

comme l’appel éthique à une renonciation à soi, mais également, 

comme expression proprement ontologique de la différence 

humaine par rapport à Dieu.  
 

Or, l’auteur ne fait pas de recours express à l’ontologie. Il désigne 

« le Dieu qu’on nomme métaphoriquement Père » comme l’Alpha 

et l’Oméga, comme la « force d’illimitation qui crée l’univers sans 
rivage »32 et « comme celui vers qui nous nous tournons »33, et qui, 

par son horizon, marque la limite de ce que nous sommes. Cette 

limitation de soi exprime ainsi le caractère gratuit et gracieux du 
don de l’autonomie créatrice dont Dieu revêt l’humain en vue de sa 

« participation réelle à l’Esprit qui travaille le monde et [en] 

renouvelle la face, à la force d’illimitation (…) »34.  

 
Évidemment, Eboussi-Boulaga est conscient que cette vocation 

salutaire ne doit toutefois pas être perçue comme juxtaposée à 

l’existence humaine. Cependant, il ne se prononcera pas sur la 

structure ontologique de l’être humain pour penser la question. Il 
cherchera à réfléchir plutôt sur la manière dont la promesse de Dieu 

concerne toute la réalité créée. 

 

 

 
30. L’idée d’un désir naturel de la vision de Dieu est aujourd’hui remise en 

question, voir, par exemple, Henri de Lubac, « Le désir inconnu », 258 s. 
Eboussi-Boulaga ne parle pas de désir naturel de la vocation divine. 

31. Fabien Eboussi-Boulaga, Christianisme sans fétiche, 111 (pour les deux 
citations ; souligné dans le texte). 

32. Fabien Eboussi-Boulaga, Christianisme sans fétiche, 109 (pour les deux 
citations). 

33. Fabien Eboussi-Boulaga, Christianisme sans fétiche, 111. 
34. Fabien Eboussi-Boulaga, Christianisme sans fétiche, 109. 



 59 

Les cercles concentriques de la libération 
 

 

Eboussi-Boulaga affirme que les réponses chrétiennes concernant 
l’appel divin apparaissent comme « nécessairement plaquées du 

dehors et ne correspondent pas aux questions [de l’humain] telles 

qu’elles se posent »35, si l’on néglige une médiation nécessaire pour 

le salut. En effet, l’auteur distingue le salut spirituel, en tant qu’il est 
la réalité dernière, et la rédemption regardant la vie corporelle, en 

tant que celle-ci relève des réalités avant-dernières. La théologie a 

pendant longtemps omis l’importance du second en faveur du 

premier. Or pour Eboussi-Boulaga, il n’y a pas d’autre possibilité 
d’accès au salut final que la vie corporelle. Toute indifférence ou 

tout cynisme à l’égard de sa médiation fondamentale entrave 

l’orientation essentielle vers Dieu. Il en va ici de sa critique d’une 
pensée d’un dualisme qui éliminerait systématiquement l’un des 

pôles des termes opposés36. Selon le bon sens, le salut ne peut donc 

pas être une « accusation de la vie ».  

 
La médiation de la vie paraît d’autant plus importante que, du 

point de vue humain, la relation à Dieu reste toujours ascendante, 

même si, de son côté, Dieu « nous convertit à lui », et par lui « nous 

sommes attirés hors de nous »37. Ainsi le dépassement de soi peut 
signifier, ultimement, l’entrée dans les dimensions fixées par Dieu, 

qui ne sont ni « par soi ni en vue de soi », mais en vue de Dieu 

(cf. Lc 12, 2).  

 
La libération doit donc être également comprise et vécue dans sa 

dimension sociale, communautaire, même si cette libération 

collective se construit à partir de l’expérience de libération de 

chacun, dont l’ultime visée est l’ouverture à la nouveauté de Dieu38. 
Voici comment l’auteur décrit la dynamique en jeu : 

 
35. Fabien Eboussi-Boulaga, Christianisme sans fétiche, 194 (souligné dans le 

texte). 
36 Les réflexions de Guardini sur le dualisme pourraient utilement éclairer 

les réflexions eboussiennes, cf. Romano Guardini, La polarité. Essai d’une 
philosophie du vivant concret, Paris, Cerf, 2010. 

37. Fabien Eboussi-Boulaga, Christianisme sans fétiche, 194 (pour les trois 
citations). 

38. Cf. Fabien Eboussi-Boulaga, Christianisme sans fétiche, 115.  



 60 

Une communauté de convertis (…) actualise ces exigences ultimes 
[la conversion comme libération des passions et comme ouverture 
à Dieu], qui en montre la possibilité concrète, leur vitale et 

inéluctable nécessité. Elle a à produire au-dehors ce que Dieu réalise 
au-dedans d’elle : une vie à l’inverse des « lois » qui assujettissent 

l’homme à des idoles. C’est une société particulière qui est ainsi 
travaillée du dedans par la communauté de ceux qui se 
convertissent39.  

 

Il en va donc ici d’une transformation salutaire par cercles 
concentriques qui se forment du dedans, non seulement à partir de 

l’expérience personnelle, mais encore, du fondement de cette 

expérience, à savoir l’événement de Jésus. La production au-dehors 

de l’œuvre libératrice de Dieu opérant au-dedans de chacun, ou l’on 
pourrait presque dire, sa répétition créatrice40, regarde non 

seulement la communauté des croyants, mais doit s’étendre jusqu’à 

la société particulière où celle-là est implantée. La communauté des 

croyants, l’Église, est le lieu où la conversion s’actualise et se 
transmet. Ainsi, selon l’utopie eboussienne, l’Église doit 

transformer la société de l’intérieur, comme la levure dans la pâte 

(cf. Mt 13, 33 ; Lc 13, 20-21 ; Ga 5, 9), au lieu de la déserter sous le 

prétexte de la vie éternelle.  
 

Or, ce qui fonde la nécessité de l’élargissement de ces cercles de 

transformation, c’est une « commune obligation » de l’humanité 

devant Dieu. Il en va de l’universalité d’une exigence éthique, c’est-
à-dire de « l’impératif ordonnant à l’homme une pratique 

correspondante dans le monde » à « l’indicatif de l’agir divin ». 

Eboussi-Boulaga pointe, au fond, la nécessité d’une sorte d’analogia 

fidei, au sens barthien du terme. Cela signifie qu’un rapport de 
ressemblance de l’humain avec Dieu ne s’affirme que sur la base 

d’un agir correspondant au sien.   

 

 
39. Fabien Eboussi-Boulaga, Christianisme sans fétiche, 115. Les lois désignent 

ici la mentalité du « monde » ou de la « chair ».  
40. Il nous faut utiliser cependant avec prudence le terme « répétition » parce 

que l’auteur refuse catégoriquement de penser la révélation comme une 
répétition de l’être éternel de Dieu. Ici, il s’agit de la répétition de l’agir 
divin. 



 61 

Le renouveau des rapports humains se réalisera donc par la 

transformation de ce qui existe déjà comme système de relation, à 

savoir les « antiques discriminations fondées sur l’âge, le sexe, la 

race, la religion, le savoir, la force, la richesse »41. En effet, Eboussi-
Boulaga applique les trois échelons évoqués plus haut également 

pour le cadre collectif, en affirmant que les rapports à la possession, 

au pouvoir et au sexe42, forment les systèmes de relations entre les 

humains. 
 

La libération, à tous ces niveaux, apporte le dévoilement des 

mensonges, celui des « impossibilités fabriquées et imposées 

comme destin à la lâcheté et à la résignation des hommes »43. Mais 
cela n’est que l’aspect négatif de la libération, une sorte de 

déconstruction. La véritable transformation, la libération positive, 

adviendra comme salut par un « re-baptême » « dans le feu de 

l’Esprit créateur »44 (cf. Mt 3, 11). Selon le témoignage des Écritures, 
le baptême dans l’Esprit est signe de l’arrivée du Messie (cf. Mc 1, 

8 ; Jn 1, 33), de l’accomplissement de la promesse du Père et du 

Christ ressuscité (cf. Ac 1, 4-5), ainsi que moyen de salut (cf. Tt 3, 5). 
Chez Eboussi-Boulaga, il représente une émancipation des 

impossibilités imposées comme destin, ainsi que la libération de la 

possibilité de porter en avant un avenir commun, celui d’une 

« anthropologie pour Dieu »45. Nous pouvons ainsi rapprocher le 
sens de l’émancipation eboussienne de certaines traductions du 

mot correspondant en anglais, celle de « empowerment », qui 

peuvent se rendent en français par « capabilité »46.  

 
Sur ce point, il est bon de signaler un autre élément en relation avec 

ces cercles de la libération. Tout en affirmant la nécessité du salut 

 
41. Fabien Eboussi-Boulaga, Christianisme sans fétiche, 202 (pour les dernières 

citations). 
42. Cf. Fabien Eboussi-Boulaga, Christianisme sans fétiche, 202. C’est dans cet 

ordre que l’auteur les énumère. 
43. Fabien Eboussi-Boulaga, Christianisme sans fétiche, 115. 
44. Fabien Eboussi-Boulaga, Christianisme sans fétiche, 115. La citation 

commence ainsi : « Le salut (…) ce sont les anciennes relations rebaptisées 
dans… ».  

45. Cette expression revient plusieurs fois, voir, par exemple, Fabien Eboussi-
Boulaga, Christianisme sans fétiche, 142 ; 150. 

46. Voir, par exemple, les travaux de Talitha Cooreman-Guittin sur la 
théologie du handicap.  



 62 

libérateur venant de Dieu, Eboussi-Boulaga parle très peu du péché 

dans son ouvrage, ou plutôt, il conteste la conception théologique 

qui y est liée. Sans pouvoir entrer ici dans les détails de sa pensée, 

nous voudrions simplement faire remarquer une des raisons de sa 
critique. La manière dont on conçoit le péché peut affecter ou même 

amoindrir, selon notre auteur, la capabilité qu’a l’humain 

d’assumer la responsabilité de la vie et de se constituer en être de 

parole. Or cette capabilité est considérée par l’auteur comme 
l’expression la plus noble de la dignité humaine, le lieu même de sa 

ressemblance à Dieu47.  

 

Nous le comprenons donc, le penseur camerounais conçoit le 
modèle christique comme une dynamique centrifuge. Or il en va 

d’une dynamique qui n’a pas de limite à sa puissance 

transformatrice, justement parce que son principe est la « paternité 

de Dieu », c’est-à-dire la force d’illimitation48. Les cercles de la 
libération sont donc, comme la création, sans rivage. Comme l’écrit 

Eboussi-Boulaga :  
 

Elle est le modèle : (…). La personne implique la société et celle-ci 

n’existe que par l’action instituante de celle-là. Enfin, la société 
particulière ne se justifie qu’en se dépassant, en se mettant en 

perspective mondiale et dans celle de la fin de l’histoire et de la 
proximité du Dieu qui vient (…)49.  

 

La signification de ce dépassement collectif est donc 

eschatologique. La vocation divine de l’ouverture illimitée, du 
dépassement de soi, ne concerne pas uniquement l’humain, mais 

toute sa réalité. Si dans le cas de l’individu, le dépassement 

eschatologique peut être compris comme vocation divine de 

l’existence humaine, en dépassant ainsi les limites de ce que serait 
une « nature » pure, le dépassement de soi d’une société 

particulière, entendu comme sa vocation divine, pourrait 

s’appréhender donc comme un élargissement irréversible de 

l’identité collective. L’horizon n’est pas seulement mondial, mais 

 
47. Voir, par exemple, Fabien Eboussi-Boulaga, Christianisme sans fétiche, 109. 
48. Cf. Fabien Eboussi-Boulaga, Christianisme sans fétiche, 110 (nous 

conservons les guillemets de l’auteur). 
49. Fabien Eboussi-Boulaga, Christianisme sans fétiche, 115.  



 63 

universel. Or, pour Eboussi-Boulaga, « le prédicat “universel” 

signifie “eschatologique” »50.  

 

Cela implique que l’Église n’est universelle que dans la mesure où 
elle est conversion au Royaume de Dieu, lieu de risque, l’attente de 

Dieu qui vient51. Pour une société particulière, cela veut dire la 

possibilité de son universalisation par son inscription dans une 

perspective plus large, et qui par cela interdit tout repli sur soi, toute 
absolutisation d’une identité historique qui serait figée et définitive. 

Le « principe eschatologique » est ainsi un principe critique qui met 

en cause toute interprétation, toute circonscription définitive de la 

réalité, qu’il s’agisse de l’individu, de la culture, de la tradition ou 
de la religion, de la sienne ou de celle des autres.  

 

 

La libération comme catégorie du salut 
 

Nous nous sommes servi, dans ce parcours, de la métaphore des 

cercles concentriques formés par le caillou qui tombe dans l’eau, 
afin d’illustrer le fait que la conception de la libération comme salut 

revêt, chez le penseur camerounais, une structure de dialectique 

centrifuge. Si le contact du caillou avec l’eau représente 

l’événement-Jésus, le rivage final que rejoignent les cercles désigne 
le dessein aimant et salutaire de Dieu. Or ce salut concerne le plan 

intégral de la réalité, représenté ici par tous les cercles de la 

libération et de la conversion, qui obéissent à la force extatique et 

illimitée du Père. Ainsi, le dessein de Dieu est également une tâche 
humaine, parce que l’« universalité se présente comme une 

tâche »52. L’eschatologie comme langage est une tentative, pour 

Eboussi Boulaga, de saisir toute cette totalité53. 

 
 

Csilla Kovács 

 

 
50. Fabien Eboussi-Boulaga, Christianisme sans fétiche, 201. 
51 . Fabien Eboussi-Boulaga, Christianisme sans fétiche, 202. 
52. Fabien Eboussi-Boulaga, Christianisme sans fétiche, 202. 
53. Fabien Eboussi-Boulaga, Christianisme sans fétiche, 201. 



 64 

 

 

 

 
 

     

 

 

 

Roberto Tomichá Charupá  
 

 
   

.  

 

 

« exhortation apostolique post-synodale Querida Amazonia 
du pape François2, se référant aux peuples natifs de 

l’Amazonie, reconnaît la nécessité pour l’Église de ne pas 

seulement « écouter leur sagesse ancestrale » (QA 70 ; cf. 40, 51) - 

qui, par exemple, « s’exprime dans leur façon communautaire de 
penser l’existence, dans leur capacité à trouver la joie et 

l’épanouissement au milieu d’une vie austère et simple, ainsi que 

dans leur soin responsable de la nature » - mais aussi à nous laisser 
enseigner, à apprendre de leurs immenses richesses, qui « doivent 

être valorisées et reprises dans l’évangélisation » (QA 71). En 

d’autres termes, la « vision du monde » des peuples indigènes, 

« nettement cosmique », interreliée et interconnectée, converge 
dans ce Mystère de la Vie avec ses différents Noms qui, pour 

chaque personne chrétienne, est le même « Ressuscité qui imprègne 

 
1. Ce texte est une traduction française de l’article « Breves notas sobre “mística 

indígena” en perspectiva amazónica » publié dans Spiritus, Edicion 
hispanoamericana, 244, septembre 2021, 106-120. 

2. Pape François, Exhortation apostolique pos-synodale Querida Amazonia, 
(QA). 

L 



 65 

toutes choses », car « Il est glorieusement et mystérieusement 

présent dans le fleuve, dans les arbres, dans les poissons, dans le 

vent » (QA 74). Dans ce sens intégrateur et convergent, « nous 

devons valoriser cette mystique indigène de l’interconnexion et de 
l’interdépendance de toute la création, une mystique de la gratuité 

qui aime la vie comme un don, une mystique de l’admiration sacrée 

devant la nature qui nous déborde de tant de vie » (QA 73). Par 

conséquent, l’expérience spirituelle millénaire des peuples 
amazoniens, en particulier des peuples indigènes, peut représenter 

une voie authentique de la mystique chrétienne en harmonie avec 

la tradition également millénaire du christianisme.  

 
Dans ce processus d’explicitation de la mystique « indigène » ou 

« amérindienne », nous partons de l’hypothèse de l’interconnexion 

intime et profonde entre culture, spiritualité et symbolisme 

religieux, très présente chez les peuples originaires. En effet, selon 
l’anthropologue Clifford Geertz, la religion est un « système 

culturel » qui se transmet par « des significations représentées dans 

des symboles, un système de conceptions héritées exprimées dans 
des formes symboliques, au moyen desquelles les gens 

communiquent, perpétuent et développent leurs connaissances et 

leurs attitudes envers la vie »3. En outre, « les symboles sacrés ont 

pour fonction de synthétiser l’éthos d’un peuple - le ton, le caractère 
et la qualité de sa vie, son style moral et esthétique - et sa vision du 

monde, l’image qu’il se fait de la façon dont les choses sont en 

réalité, ses idées plus larges sur l’ordre »4. Cette approche 

symbolique de la vie des peuples aide beaucoup à comprendre 
leurs réalités à partir ou sur la base de ce qu’ils expriment et 

communiquent eux-mêmes dans leurs manifestations multiples et 

quotidiennes. Chaque personne a donc le devoir incontournable 

d’approfondir ses propres symboles, qui ne sont pas seulement 
culturels, mais surtout religieux - au sens large de re-legare - 

exprimés à travers un système de croyances, de rites, d’organisation 

institutionnelle et de normes éthiques, en constante re-

signification5. La mystique chrétienne amérindienne se nourrit 
précisément de ces symboles de vie que les peuples autochtones, au 

 
3  Clifford Geertz, La interpretación de las culturas, Barcelona, Gedisa, 2003, 88. 
4. Clifford Geertz, La interpretación de las culturas, 89, 93s. 
5  Manuel Marzal, La transformación religiosa peruana, Lima, PUCP, 1988, 73s. 



 66 

cours de l’histoire, ont su combiner et exprimer dans des croyances 

(mythes), des célébrations (rites), une organisation institutionnelle 

(ministères) et des normes éthiques (notamment le soin de la 

création).  
 

Dans les pages qui suivent, nous présentons, sous une forme très 

résumée, quelques sources et expressions du mysticisme indigène 

dans une perspective amazonienne. Il convient de rappeler que les 
peuples originaires conservent leurs spiritualités dans leurs propres 

expériences et qu’elles doivent donc être recueillies, appréciées et 

reconnues par l’Église universelle. En effet, les « mythes, récits, rites, 

chants, danses et expressions spirituelles » autochtones non 
seulement « enrichissent la rencontre interculturelle » (DFSPA 54), 

mais aussi l’Église elle-même dans ses multiples dimensions 

(théologie, célébrations, ministères, éthique).  

 
 

Se ressourcer à la tradition des ancêtres  
 
Le pape François, se référant aux peuples autochtones, insiste sur le 

fait que « l’Église doit écouter leur sagesse ancestrale, donner une 

voix aux anciens, reconnaître les valeurs présentes dans le mode de 

vie des communautés d’origine, récupérer dans le temps les riches 
récits des peuples » (QA 70). Il reconnaît également que « les 

cultures ancestrales des peuples originels sont nées et se sont 

développées en contact intime avec l’environnement naturel » 

(QA 40), de sorte que toute atteinte à l’environnement est une 
atteinte profonde aux peuples.  

 

Il ne s’agit pas seulement de récupérer les « riches récits », mais 

aussi de les valoriser et les intégrer dans le parcours ecclésial. Ce qui 
signifie écouter et apprendre les mythes, les rites, les légendes, la 

poésie et les diverses traditions indigènes, surtout orales, qui 

continuent aujourd’hui à nous enseigner de précieuses sagesses de 

vie. C’est précisément ce que la « théologie indienne » ou 
amérindienne d’Abya Yala a tenté de faire au cours des dernières 

décennie. Le pape  François lui-même le reconnaît lorsqu’il cite 

divers textes poétiques écrits par les indigènes eux-mêmes. La 

théologie amérindienne, comme « la théologie du visage 



 67 

amazonien et de la piété populaire », représente la « richesse du 

monde indigène, de sa culture et de sa spiritualité »6. 

 

Cette tâche a pour tâches, entre autres, d’approfondir les racines 
ancestrales des peuples en harmonie avec la tradition de l’Église, 

afin de répondre par l’autocritique et la prophétie, « à travers 

l’interprétation des signes des temps » et « sous la conduite de 

l’Esprit saint » (DFSPA 90), aux interpellations du Dieu de la Vie. 
En tout cas, ce ne sont pas seulement les textes écrits et oraux qui 

sont sources de sagesse et de mysticisme, mais aussi, d’une manière 

particulière, les rêves qui sont partagés, discernés et interprétés de 

manière communautaire et qui inspirent la vie, les actions et les 
décisions quotidiennes des gens.  

 

Les mythes et les récits sont actualisés dans les rites et les 

célébrations qui recréent en permanence les croyances du peuple. 
Dans le monde amazonien, comme dans d’autres régions 

d’Amérique latine, les laïcs indigènes eux-mêmes - parfois avec la 

présence de religieuses et, dans une bien moindre mesure, du clergé 
- ont conservé leur propre style de célébrations chrétiennes. D’où la 

nécessité d’« adapter la liturgie, en valorisant la cosmovision, les 

traditions, les symboles et les rites originaux qui incluent des 

dimensions transcendantes, communautaires et écologiques ». Il est 
nécessaire et urgent d’élaborer « un rite amazonien qui exprime le 

patrimoine liturgique, théologique, disciplinaire et spirituel de 

l’Amazonie7 ; de cette façon, les 23 rites déjà existants dans l’Église 

seront augmentés. Selon François, il est nécessaire « de rassembler 
dans la liturgie de nombreux éléments propres à l’expérience des 

peuples autochtones dans leur contact intime avec la nature et de 

stimuler les expressions autochtones dans les chants, les danses, les 

rites, les gestes et les symboles » (QA 82).  
 

 
6. Secrétariat général du Synode des évêques, Document final de 

l'Assemblée spéciale pour la région panamazonienne du Synode des 
évêques (DFSPA), 26 octobre 2019, n° 54 ; cf. 108.  

7. DFSPA 116 et 119. Egalement Secrétariat général du Synode des évêques, 
Instrumentum laboris de l'Assemblée spéciale pour la région 
panamazonienne du Synode des évêques (ILSPA ), 6-27 octobre 2019, 
n° 98 (d) 2.  



 68 

Les mythes et les récits, qui sont recréés quotidiennement dans les 

rites et les célébrations, se vérifient concrètement dans les modes de 

vie, les attitudes, les comportements et les normes éthiques. Parmi 

certaines traditions, les documents du Synode panamazonien 
soulignent « la nécessité de préserver et de transmettre les 

connaissances de la médecine traditionnelle » (ILSPA 88 ; cf. 

DFSPA 58). Cependant, l’un des grands enseignements de 

l’ascendance indigène, récemment récupéré et apprécié par une 
partie de la société et de l’Église, fait référence au soin des personnes 

et des écosystèmes :  
 

La sagesse des peuples originaires de l’Amazonie « inspire le soin 

et le respect de la création, avec une conscience claire de ses limites, 
interdisant son abus. Maltraiter la nature, c’est maltraiter les 
ancêtres, les frères et sœurs, la création et le Créateur, en 

hypothéquant l’avenir » (ILSPA 26) » (QA 42).  

 

Dans le monde amazonien, où « l’existence quotidienne est toujours 
cosmique » (QA 41), l’expérience communautaire est également 

cosmique ; la famille est étendue et inclut tout l’environnement, tout 

ce qui existe, y compris les esprits ; c’est un mode de vie où « tout 

est partagé, les espaces privés […] sont minimaux » et « les tâches et 
les responsabilités sont divisées et partagées pour le bien 

commun », sans concevoir « l’individu comme détaché de la 

communauté ou de son territoire » (ILSPA 24).  

 
Selon la tradition indigène, « les esprits de la divinité, appelés 

d’innombrables façons, avec et dans le territoire, avec et en relation 

avec la nature (LS 16, 91, 117, 138, 240) » font partie de la 

communauté ou de la famille ; ils vivent et sont présents dans les 
forêts, les rivières, les lagunes, les collines ; et ils sont les véritables 

gardiens du territoire et de la nature ; c’est à eux que les êtres 

humains doivent faire preuve de respect, demander la permission 
et dialoguer pour pénétrer dans leurs espaces sacrés, occuper leurs 

territoires et extraire les biens et les richesses qui leur appartiennent 

en tant que « médiateurs » du Divin dans le cosmos.  

 
Souvent, ces esprits protecteurs sont les ancêtres divinisés, c’est-à-

dire les personnes à la vie exemplaire et sacrificielle qui sont 

devenues des « référents » dans le parcours des peuples et 



 69 

continuent à vivre d’une autre manière dans cette vie, se présentant 

parfois comme des « ponts », des « compagnons » et des 

« gardiens » dans leur relation avec la Sagesse divine. Certes, 

lorsqu’il s’agit d’évaluer le parcours spirituel et mystique des 
peuples originaires, bien qu’un « discernement communautaire 

théologique et spirituel adéquat » soit nécessaire, à la lumière de la 

Parole et de la Tradition ecclésiale, il n’y a aucun doute sur la 

relation entre les « esprits », le Grand Esprit et l’Esprit saint8.  
 

L’ancestralité indigène pourrait être résumée dans l’expression 

« bien vivre », qui signifie « vivre en harmonie avec soi-même, avec 

la nature, avec les êtres humains et avec l’être suprême », dans une 
permanente « intercommunication entre tout le cosmos, où il n’y a 

ni exclus ni inclus, et où nous pouvons forger un projet de pleine 

vie pour tous » ; le « bien vivre » suppose « la connectivité et 

l’harmonie des relations entre l’eau, le territoire et la nature, la vie 
communautaire et la culture, Dieu et les différentes forces 

spirituelles » (DFSPA 9). Pour François, elle « implique l’harmonie 

personnelle, familiale, communautaire et cosmique », et « s’exprime 
dans sa façon communautaire de penser l’existence, dans la 

capacité de trouver la joie et la plénitude au milieu d’une vie austère 

et simple, ainsi que dans le soin responsable de la nature » (QA 71).  

 
Ainsi, si la « bonne vie » indigène est vécue de manière originale, 

authentique et autocritique, en partant de ses propres racines 

spirituelles, on est sur la voie d’une véritable mystique chrétienne 

amérindienne. Dans le contexte actuel des anciens intérêts et des 
nouveaux colonialismes, la lutte pour défendre l’ascendance 

indigène en faveur de la vie transforme la spiritualité et la mystique 

des peuples amazoniens en une spiritualité de la croix, en une 

« mystique du martyr ». En effet, les martyrs réclament une « justice 
écologique » pour notre sœur la Terre Mère : « le gémissement de la 

sœur Terre, qui rejoint le gémissement des abandonnés du monde » 

(LS 53).  

 
 

 
8. Roberto Tomichá, « Diez consideraciones para una pneumatología 

cristiana en perspectiva indígena », Revista Teología, tomo LVI, no. 129 
(agosto 2019), 117-151, ici : 142 ; cf. 144-147. 



 70 

Le visage féminin de la « Terre Mère »  
 

 

La sagesse ancestrale des peuples indigènes acquiert son 
fondement ultime dans le Symbole ancestral majeur, car, bien qu’il 

ait différents Noms, il existe un trait expérientiel et symbolique qui 

est repris dans le Document final du Synode susmentionné : « Les 

peuples ancestraux […], la Terre Mère a un visage féminin » 
(DFSPA 101). Déjà à l’époque, Jean-Paul II, à propos de 

l’anthropomorphisme du langage biblique, notait comment dans 

l’Ancien Testament on trouve « des comparaisons qui attribuent à 

Dieu des qualités “masculines” ou “féminines » », confirmant ainsi 
que « l’homme et la femme sont créés à l’image et à la ressemblance 

de Dieu », car « il y a une ressemblance entre le Créateur et les 

créatures » ; en effet, « l’amour de Dieu est présenté dans de 
nombreux passages comme l’amour “masculin » du mari et du père 

(cf. Os 11,1-4 ; Jr 3,4-19), mais parfois aussi comme l’amour ‘féminin’ 

de la mère »9.  

 
Dans la Bible, la femme devient « elle-même » dans la mesure où 

« elle ressent davantage l’accueil-don comme une voie de 

réalisation totale », qui s’exprime dans l’amour oblatif, secourable, 

miséricordieux ; en outre, le Christ considère la femme « comme un 
prototype d’ouverture mystique »10, valorisant cette image de Dieu 

qu’il découvre et accueille en elle. Il est intéressant de noter 

comment, dans le Nouveau Testament, à mesure que grandit 

l’expérience mystique de ceux qui suivent le Christ, la distinction 
masculin-féminin est dépassée (cf. Gal 3, 28), sans pour autant la 

nier ou l’estomper, car « l’aspect masculin-féminin est transcendé 

pour se perdre dans l’Esprit qui est souvent considéré comme 

l’archétype du féminin »11. 
 

Pour sa part, la théologienne Maria Clara Bingemer parle d’« un 

principe féminin et masculin dans notre création à l’image de Dieu, 

 
9. Juan Pablo II, Carta apostólica Mulieris Dignitatem sobre la dignidad y la 

vocación de la mujer con ocasión del año mariano, 8. 
10. Maria Rosaria del Genio, “Mujer”, Luigi Borriello et al., Diccionario de 

mística, Madrid, San Pablo, 2002, 1281. 
11. Maria Rosaria del Genio, « Mujer », 1282. 



 71 

dans notre salut […] par l’Incarnation, la Passion et la Résurrection 

de Jésus-Christ, et dans notre nouvel être façonné par l’Esprit de 

Dieu. Bien que, historiquement, le principe masculin associé à une 

culture patriarcale et machiste ait prédominé : il est temps de 
repenser notre foi en Dieu »12. 

 

De l’expérience des peuples amazoniens, parmi de nombreux 

détails, il en est un qui mérite d’être souligné pour le mysticisme : 
le principe féminin. Ce principe, comme le masculin, est présent 

dans l’histoire du salut et inclut concrètement toutes les créatures - 

qui deviennent des créatures lorsqu’elles acceptent le Créateur ; 

elles manifestent le principe féminin dans la dualité réciproque de 
la coexistence mutuelle, car tous les êtres créés vivent et ont le 

principe féminin incorporé en eux : ils grandissent et mûrissent 

dans la nécessaire interrelation avec le principe masculin. Par 

conséquent, selon cette vision du monde, le mysticisme cosmique 
est double, réciproque, interrelationnel et interconnecté. En ce sens, 

en relisant le saint franciscain Bonaventure, à la lumière des 

derniers documents du Synode pan-amazonien, il faut souligner 
que les trois voies de l’être humain pour rencontrer ou s’élever vers 

l’intimité de Dieu (de/vers les choses extérieures, intérieures et 

supérieures) sont étroitement liées ; le symbolique et le mystique se 

conjuguent et interagissent ; plutôt que la progression, il y a 
l’interconnexion ; plutôt que la séparation, il y a l’articulation ; 

plutôt que la linéarité, il faut souligner la circularité, la spiralité ou 

la boucle. Par conséquent, le vestigium Dei ou les vestigia Dei, qui se 

manifestent à travers les créatures extérieures (comme la nature), ne 
représentent pas seulement une première voie, presque imparfaite, 

pour rencontrer Dieu, mais un véritable et authentique chemin vers 

Lui, puisque l’accès à la réalité ultime expérimenté par les grands 

mystiques incontestés n’est ni linéaire ni progressif, et ne se limite 
pas à l’humain.  

 

En d’autres termes, « contempler Dieu dans toutes les créatures », 

en elles et pas seulement à travers elles, est une authentique voie 

 
12. Maria Clara Lucchetti Bingemer, “El Dios trinitario y su declinación 

femenina”, Escuela social del CELAM (ed.), Desde nuestros pueblos. 
Antropología trinitaria en clave afro-indolatinoamericana y caribeña, 
Bogotá, CELAM, 2018, 177-207, ici181. 



 72 

spirituelle et mystique, car c’est « le Dieu trine qui existe 

incirconscrit en toutes choses par puissance, par présence et par 

essence ». Ainsi, le symbole féminin de/en Dieu peut être perçu, 

accepté et reconnu dans toutes les créatures, et pas seulement dans 
les êtres humains. En psychologie, le féminin a généralement été 

davantage lié à certaines caractéristiques particulières : le monde 

affectif, le sentiment-écoute, les processus, ce qui rassemble et 

réunit, le multifocal, la communication verbale, l’extériorisation, la 
réceptivité qui engendre la vie, la donation, le service13. Certes, le 

féminin n’est pas restreint ou réduit à la femme, ni le masculin à 

l’homme, car le féminin est présent, coexiste et « habite l’intériorité 

de la femme et de l’homme » ; « l’homme est dans la femme et la 
femme dans l’homme, constitutif de sa propre vie, sans cesser d’être 

elle ou lui-même en tant que tel, dans ses particularités »14. D’où le 

nécessaire processus d’ouverture, de rencontre, d’écoute, de 

réciprocité, d’apprentissage mutuel, de communication entre le 
masculin et le féminin pour grandir dans son « identité » 

personnelle. De même, comme nous l’avons vu plus haut, cette 

dimension relationnelle intime a également été vécue par les grands 
maîtres spirituels et les mystiques, qui ont vécu de véritables noces 

avec le Mystère divin, avec un Tu divin, habituellement vécu 

davantage comme une relation avec une Personne-individu, et 

moins avec une Personne-cosmos-création.  
 

Par ailleurs, et pour en revenir au monde indigène, le Mystère-

Sagesse peut être exprimé par divers noms qui manifestent l’Être 

de Dieu qui est, en même temps, Déesse, Principe Divin en tant que 
« dualité fondatrice » masculine-féminine comprenant toute la 

réalité créée. Ainsi, par exemple, dans le cas du monde nahuatl : 

« Nos grands-parents, les plus anciens, nous disent que le xochitl et 

le cuicatl nous ont été donnés par Ometéotzin, qui est la Déesse-
Dieu », un Mystère qui « s’est toujours exprimé à travers une vaste 

 
13. Cf. Pilar Sordo, ¡Viva la diferencia! (… y el complemento también). La magia en 

el ser mujer, la realidad en el ser hombre, Santiago de Chile, Norma, 2007, 39-
72. 

14. Luz María Romero Chamba, Genio femenino. Un nuevo estilo misionero, 
Cochabamba, Itinerarios, 2018, 46-48. 



 73 

plurinominalité de titres divins »15. La relation avec un tel Mystère-

Sagesse est certainement, pour les chrétiens indigènes, toujours un 

Toi vivant, mais pas limité à la personne humaine, car tout ce qui 

existe vit (arbres, plantes, pierres, collines…), et dépend 
radicalement de Celui et/ou de Celle qui est la source de la vie. Le 

Mystère Divin est conçu comme un Tu divin, qui est Vie-Personne. 

Par conséquent, partout où la vie se manifeste, le Symbole ultime 

avec ses différents Noms est présent et exige, de la part des 
autochtones, le respect et l’attention nécessaires. Cependant, ce soin 

de la vie quotidienne - qui est continuellement donné, car gratuit - 

exige une contemplation permanente dans chacun de ses détails, en 

tenant compte des attitudes traditionnellement considérées comme 
féminines.  

 

Cette contemplation profonde du Mystère-Sagesse implique 

d’accepter et de reconnaître ses enseignements de vie, où la 
« dualité fondatrice », et en particulier le principe féminin, se 

manifeste non seulement chez les femmes et les êtres humains, mais 

dans la nature elle-même et dans toute la création.  
 

Un bref aperçu des symposiums de théologie indienne organisés 

par le CELAM montre que, malgré leur « terminologie 

androcentrique » généralisée, à « plusieurs […] moments […] ils 
parlent de Dieu mère, pour mettre en évidence ses traits féminins et 

vivifiants » qui, parfois, « sont attribués à la terre mère et à la nature 

mère », mais sans aucune relation « avec le génie et la féminité des 

femmes »16.  
 

Au Symposium de 1997, un auteur, se référant au « concept de 

Dieu » chez les peuples mésoaméricains, souligne son étroite 

relation « non seulement avec le maïs, mais aussi avec le féminin », 
puisqu’en général ils font « converger en Dieu le masculin et le 

féminin de façon essentielle » ; cependant, « il y avait des groupes 

ethniques qui ne connaissaient Dieu que comme Mère ».  

 
15. Mario Pérez Pérez, « Sobre las hermenéuticas indígenas como experiencia 

colectiva de diálogo intercultural e interreligioso », CELAM, Teología 
India. vol. IV, Lima, Perú, Bogotá, CELAM, 2013, 231-244, ici : 239. 

16. Luz María Romero Chamba, Genio femenino. Un nuevo estilo misionero, 
Cochabamba, Itinerarios, 2018, 241- 242.  



 74 

Bien que ce thème n’ait pas été travaillé par les théologies 

amérindiennes, il est tout à fait clair que le féminin relationnel 

dans/de Dieu est présent dans la spiritualité quotidienne et - 

pourquoi pas - dans le mysticisme des peuples indigènes.  
 

Pour tout cela, la mystique indigéno-chrétienne, vécue par les 

peuples indigènes, contemple dans leur expérience un Dieu 

Mystère-Sagesse qui garantit et soutient la vie quotidienne 
humano-cosmique au milieu des contradictions inhérentes à tout 

processus humain.  

 

Étant donné que « le langage […] façonne notre intentionnalité 
consciente et ordonne notre monde » et notre expression de 

l’expérience religieuse, et étant donné l’urgence de rechercher de 

« nouvelles voies théologiques »17, cette intimité du croyant avec le 

symbole divin pourrait être exprimée, peut-être avec une plus 
grande pertinence affective-symbolique, comme une expérience 

avec une Déesse plutôt qu’avec un Dieu, où le principe féminin, 

bien que sensiblement dominant, intègre, rassemble et inclut le 
principe masculin dans le même et unique « Être » de Dieu-Déesse.  

 

 

L’image de la grand-mère et du grand-père  
 

Une image véritablement indigène est la figure de la grand-mère ou 

du grand-père, point de référence pour la communauté, expression 

de la sagesse acquise dans la vie ou garantie de la stabilité du 
groupe. Dans la vision du monde indigène, les grands-mères et les 

grands-pères ont laissé aux peuples amérindiens une riche tradition 

ou un héritage culturel et religieux qui se traduit par le « bien vivre » 

- ou la « bonne coexistence » - dans la recherche de la terre sans mal, 
la terre de la fleur ou l’harmonie historico-cosmique des peuples de 

la terre, un projet de vie qui pourrait résumer l’ascendance 

indigène.  

 

 
17. Olga Consuelo Vélez Caro, Cristología y mujer. Una reflexión necesaria para 

una fe incluyente, Bogotá, Javeriana, 2018, 111. 



 75 

En effet, dans les familles indigènes, les anciens, « grands-parents, 

parents et adultes », sont respectés et reconnus comme « autorité 

morale et spirituelle », ils sont écoutés et « consultés pour prendre 

les bonnes décisions […] qui indiquent le chemin à suivre et 
l’attitude à vivre », car « ce sont eux qui ont donné la possibilité 

d’exister, ils possèdent la maturité de la vie, les connaissances 

pratiques et sont les dépositaires de la sagesse »18.  

 
Dans le monde maya - comme chez de nombreux peuples indigènes 

amazoniens - les grands-parents après la mort deviennent des 

ancêtres ou des aïeules, dont les esprits sont toujours présents, et qui 

reçoivent les reliques des personnes récemment décédées :  
 

Ceux qui ne sont plus avec nous, ceux qui sont déjà poussière et 

sable, mais leurs esprits, leur « dieu et leurs saints » sont avec nous, 
ils nous voient, ils nous entendent. Ce n’est donc pas seulement 
nous qui devons prendre et recevoir la relique, que ce soit aussi pour 

eux, pour se mouiller la bouche, pour se mouiller le visage […] 
Recevez donc, grands-mères, grands-pères, nos têtes, nos 

guides […]19.  

 

À partir de cette médiation spirituelle des grands-mères et des 
grands-pères devenus esprits ou ancêtres, « médiateurs » ou 

« ponts » de communication entre l’au-delà et l’ici-bas, il est possible 

d’accéder à l’image du Mystère Divin en tant que Grand-mère ou 

Grand-père. Déjà les K'iche'es du Popol Wuj - où les figures de la 
grand-mère et du grand-père sont omniprésentes - s’adressaient 

ainsi à la divinité : « Grâce à toi, nous avons été créés, nous avons 

été construits, nous avons été formés, nous avons été originés. Toi, 

notre grand-mère ; toi, notre grand-père »20.  
 

La Grand-mère et le Grand-père est, sans aucun doute, l’une des 

images les plus expressives et les plus confluentes du Divin dans 
l’expérience religieuse des K'iche'es. Une telle image exprime 

 
18. Víctor M. Ruano, “Tradición en las culturas indígenas”, CELAM, Teología 

India. Simposio-Diálogo entre obispos y expertos, vol. II, Riobamba, Ecuador, 
21-25 de octubre de 2002, Bogotá, CELAM, 2006, 261-275, ici 270. 

19. Tomás García, « Ritos funerarios en la cultura “Maya Quiché” de 
Guatemala », CELAM, Teología India, 437-455, ici : 443. 

20. Luis Enrique Sam Colop, Popol Wuj (edición popular) ; traducción al 
español y glosario de Sam Colop, Guatemala, F&G, 2012, 16. 



 76 

certains attributs ou traits expérientiels de la divinité Grand-mère-

Grand-père, très présents dans ce texte ancien et qui persistent 

encore dans l’expérience des descendants mayas actuels, 

notamment le binôme créateur-ancien de tout ce qui existe.  
 

D’où la relation du grand-père avec le soleil – « grand-père -soleil » 

- comme c’est le cas chez les Kuna du Panama, ou de la grand-mère 

avec la lune ou le tigre – « grand-mère-tigresa »21 - selon les récits 
guaranis. Chez les Guarayos, selon les mythes, le peuple se 

considère comme le petit-fils d’Abaangui ou Ava'ängui, qui non 

seulement - avec Mbirachua et Candir - a créé le monde, mais 

soutient également la vie quotidienne des Guarayos ; ils doivent 
passer par de nombreuses souffrances et travaux pour atteindre la 

terre promise du Grand-Père22. Ainsi, Ava'ängui est considéré 

comme le symbole majeur de l’identité culturelle. Un symbole 

religieux qui garantit la vie de l’ensemble du peuple.  
 

 

De la mystique amazonienne à la mystique 
chrétienne 
 

En bref, la Déesse Grand-Mère et le Dieu Grand-Père - qui sont un 

seul et même Principe Divin - continuent de se former et de créer 
dans la vie quotidienne des peuples indigènes. En tout cas, plus que 

Père-Mère, à partir de l’expérience humaine indigène, le Principe 

Divin est perçu, vécu et célébré comme Grand-Mère-Grand-Père, 

avec ces traits de la grand-mère et du grand-père expérimentés 
dans les communautés elles-mêmes : sagesse de vie, transmission 

des connaissances ancestrales, proximité de chacun, orientation et 

référence dans des moments difficiles, autorité morale, soin et 

respect de la création, entre autres :  
 

 

 
21. Margot Bremer, “El sueño de dios Ñamandú en la creación humana y en 

el cosmos presente en la mitología guaraní de la creación”, CELAM, 
Teología india. IV, 95-107, ici 99. 

22. [AELAPI], A la recherche de la terre sans mal. Mythes d'origine et rêves d'avenir 
des peuples indiens. Rapport de la IVe rencontre Latinoaméricaine de la 
Théologie indienne ; Ikua Sati, Asunción, Paraguay, 6-10 mai 2002, Quito : 
Abya-Yala, 2004; Message final, 37. 



 77 

Dieu Mère-Père, Grand-Père-Grand-Mère, a semé nos peuples sur 
ces terres pour nous faire prospérer. Nous aussi […] semons la 
sagesse ancestrale de nos peuples […] ; c’est sur cette Terre de 

Floride que toute la création et tous les êtres deviennent précieux, 
beaux, brillants, vrais, abondants et vivifiants23. 

 

Le mysticisme amérindien acquiert également les mêmes 

connotations et sensibilités présentes dans l’image du Dieu Grand-
Père-Grand-Mère qui a créé et formé le monde. L’expérience 

religieuse et mystique est vécue comme un chemin ou un 

pèlerinage vers la rencontre avec le Mystère-Sagesse, Grand-Mère-

Grand-Père, qui s’exprime concrètement en semant les sagesses 
ancestrales, en faisant fleurir la terre et les champs, en prenant soin 

et en protégeant la création, en embellissant la vie à chaque instant, 

en écoutant et en se laissant guider par les esprits qui reflètent la 
voix du Grand Esprit ? L’expérience indigène de Dieu-Déesse, 

conçue comme Grand-Père-Grand-Mère, peut enrichir l’expérience 

chrétienne du Mystère Ineffable et, par conséquent, la tradition 

mystique chrétienne.  

 

 
Roberto Tomichá Charupá 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 
23. [AELAPI], A la recherche de la terre sans mal. Mythes d'origine et rêves d'avenir 

des peuples indiens. Rapport de la IVe rencontre Latinoaméricaine de la 
Théologie indienne, 15, 69. 



 78 

 

 

 

 

 

 
 

Fabrice N’semi  
 

 
 

   

 
 

 

enoît XVI, qui a tiré sa révérence le dernier jour de l’an 2022, 

est une des grandes figures de la théologie contemporaine. 
Ce natif de la Bavière1 surnommé très tôt Bücher-Ratz2, laisse 

un immense patrimoine théologique à l’Église et un grand héritage 

culturel au monde. Sa carrière académique comme professeur, sa 
participation comme expert au Concile Vatican II et les charges qu’il 

a assumées dans l’Église comme préfet de la Congrégation pour la 

Doctrine de la Foi, pape et même pape émérite, l’ont amené à 

aborder plusieurs thèmes. Nous nous intéressons dans cet article au 
thème de l’interculturalité. Comment et dans quel contexte ce 

 
1. Pour sa biographie complète, lire avec intérêt : Joseph Ratzinger, La mia 

vita. Ricordi (1927-1977), San Paolo, Cinisello Balsamo, 1997 ; Alfred 
Läpple, Benedikt XVI. Und seine Wurzeln, Augsburg, 2006 ; Elo Guerriero, 
Servitore di Dio e dell’umanità. La biografia di Benedetto XVI, Milano, 
Mondadori, 2016; Peter Seewald, Benedikt XVI. Ein Leben, Droemer, 
München, 2020 ; Benedetto XVI, Che cos’è il cristianesimo. Quasi un 
testamento spirituale, Milano, Mondadori, 2023. 

2. Au séminaire, le jeune Joseph Ratzinger était surnommé Bücher-Ratz, 
c’est-à-dire « le Ratzinger des livres », tandis que son frère, très talentueux 
en musique, était surnommé Orgel-Ratz, c’est-à-dire « Ratzinger de 
l’orgue ». Cf. Alfred Läpple, Benedikt XVI. Und seine Wurzeln, 16. 

B 



 79 

thème s’est-il invité au menu de sa réflexion ? Quels en sont les 

ressorts théologiques ? 

 

 

Contexte d’émergence  
 

L’émergence de la notion d’« interculturalité » chez Ratzinger est le 

résultat d’un long parcours dont le premier pas est, d’une certaine 
manière, la publication de l’exhortation apostolique Catechesi 

tradendae du pape Jean-Paul II (16 octobre 1979). On y retrouve – et 

ce, pour la première fois dans un document pontifical – le terme 

« inculturation »3 dont l’usage était courant depuis quelques 
décennies4. En réalité, l’officialisation de ce vocable s’inscrit dans la 

droite ligne du Concile Vatican II et du synode sur l’évangélisation 

(1974).  
 

En Afrique, la question de l’inculturation va avoir une résonnance 

particulière en raison de la prédominance d’une volonté 

d’affirmation de « l’authenticité africaine » et de contestation, voire 
de rejet de tout ce qui se rapporte à l’Occident5. Dans ce contexte, 

 
3. Cf. Jean-Paul II, Catechesi tradendae, n° 53.  
4. Sur l’historique de la notion d’inculturation, lire : Maria da Conceição 

Azevedo, Inculturation and the Challenges of Modernity, Pontifical Gregorian 
University, Rome, 1982 ; Ary Anna Roest Crollius (éd.), What is So New 
about Inculturation, Gregorianum, 59, 1978, 721-738; Hervé Carrier, Évangile 
et cultures : de Léon XIII à Jean-Paul II, Cité du Vatican/Paris, Libreria 
Editrice Vaticana/Médiaspaul, 1987 ; Nicolas Standaert, « L’histoire d’un 
néologisme. Le terme “Inculturation” dans les documents romains », 
Nouvelle Revue Théologique, 110, 1988, 555-570 ; Commissione Teologica 
Internationale, Fede e inculturazione, in La Civiltà Cattolica, 140, 1989, 158-
177 ; Paolo Giglioni, Inculturazione. Teoria e prassi, Città del Vaticano, 
Libreria Editrice Vaticana, 1999 ; Léonard Santedi Kinkunpu, Dogme et 
inculturation en Afrique. Perspective d’une théologie de l’invention, Paris, 
Karthala, 2003.  

5. Dans la mouvance du mouvement de la Négritude, cette critique d’un 
christianisme européocentriste était déjà affirmée dans le manifeste Des 
prêtres noirs s’interrogent, Paris, Présence Africaine/Cerf, 1956. Ils ont été 
suivis par bon nombre de théologiens africains qui vont s’illustrer sur le 
front de la défense d’un christianisme authentiquement africain, 
revendiquant ainsi « le droit à la différence ». Citons, entre autres, Meinrad 
Hebga (Émancipation d’Églises sous tutelle. Essai sur l’ère post-missionnaire, 
Paris, Présence Africaine, 1976), Fabien Eboussi Boulaga (Christianisme 
sans fétiche. Révélation et domination, Paris, Présence Africaine, 1981), Jean-
Marc  Éla (Ma foi d’Africain, Paris, Karthala, 1985).  



 80 

les revendications étaient légion. De l’appel à un « Concile 

africain »6 à l’exigence d’un « rite africain »7 en passant par 

l’émancipation de la tutelle de Rome8, tout était mis en œuvre pour 

échafauder un christianisme authentiquement africain. Du côté de 
Rome, comment de tels projets étaient-ils perçus ?  

 

Nous voulons évoquer ici, dans le cadre du dialogue entre les 

Églises d’Afrique et Rome, la rencontre du 21 juillet 1987 à 
Kinshasa. Présidée par la Congrégation pour la Doctrine de la Foi 

dont le préfet d’alors était Joseph Ratzinger, cette rencontre a réuni 

les représentants des Commissions Doctrinales des Conférences 

Épiscopales d’Afrique et de Madagascar9.  
 

 

La rencontre de Kinshasa 
 

Dans son discours à Kinshasa, le cardinal Ratzinger s’est interrogé 

sur les déterminants majeurs de l’inculturation chrétienne en 

Afrique. Tout en reconnaissant d’emblée les limites qu’impose le 
cadre d’une telle rencontre et le caractère inachevé de sa réflexion 

sur cette question, il a relevé que l’élaboration d’une théorie plus 

complète de l’inculturation obéit à, au moins, cinq exigences : 
 

Tout d’abord définir la notion de culture (qu’est-ce que c’est : la 
culture ?) ; préciser la notion de la foi (qui est elle-même une culture, 

racine de cultures ; il n’y a pas une foi nue, privée de culture, qui 
chercherait des vêtements culturels…) ; on devrait après cela 

clarifier les grands éléments déterminants pour la relation entre foi 

 
6 . Appel relayé surtout lors du colloque organisé par la Société Africaine de 

Culture à Abidjan, en 1977.  
7. C’est surtout dans l’ex-Zaïre, sous l’impulsion du cardinal Joseph Malula, 

que cette revendication va prendre une envergure particulière qui 
aboutira à l’approbation, par la Congrégation pour le Culte Divin, du 
« Missel Romain pour les diocèses du Zaïre », le 30 avril 1988 (Prot. 1520/85). 
Cf. Congregatio pro culto divino, Notitiae, n°264, Città del Vaticano, Iulio 
1988, 454-471. 

8. Le Saint-Siège était perçu comme une institution « dominatrice et 
colonisatrice de l’Europe sous le couvert de la religion chrétienne ». 
Meinrad Pierre Hebga, Émancipation d’Églises sous tutelle, 150. 

9. C’est la deuxième rencontre du genre, puisque la première – entre le 
même dicastère romain et les Présidents des Commissions Doctrinales de 
l’Amérique latine – a eu lieu en 1984 à Bogota. 



 81 

et culture : l’Incarnation, la Croix, la Résurrection ; et en outre les 
relations entre christologie et ecclésiologie, c’est-à-dire les relations 
entre l’unicité de l’événement du salut (son « une fois pour 

toujours », ephapax) et la permanence de cet événement dans 
l’histoire. Et on devrait encore préciser la relation de ces catégories 

philosophiques et théologiques avec la situation culturelle 
d’aujourd’hui, marquée par la dialectique entre l’uniformisme de la 
civilisation technique et le régionalisme des cultures traditionnelles. 

Et finalement étudier la relation de toutes ces catégories avec les 
problèmes de la culture (ou mieux des cultures) africaine(s)10. 

 

En plus de ces exigences, Ratzinger estime que l’inculturation doit 

tenir compte du principe de fidélité à l’Évangile et à la Tradition de 

l’Église et du principe d’apostolat ou d’évangélisation11. Ces 
principes de base doivent non seulement accompagner toute 

recherche théologique en dogme, en morale, en catéchèse, en 

liturgie, etc., mais aussi renforcer la communion ecclésiale. Au-delà 

de ces principes, note-t-il, ce n’est qu’à l’épreuve du temps, c’est-à-
dire au prix d’un long discernement, qu’un processus 

d’inculturation peut parvenir à maturation.  

 

S’il est vrai, comme il l’a dit lui-même, que son discours à Kinshasa 
était non pas « le point d’arrivée, mais seulement le point de 

départ » de sa réflexion sur l’inculturation, il faudrait attendre au 

moins trois autres rencontres du genre pour que sa pensée se 

précise davantage. La première, en 1992, au cours des Semaines 
universitaires de Salzbourg. La deuxième, en 1993, à Hong Kong, au 

cours de la rencontre entre la Congrégation pour la Doctrine de la 

Foi et les Conférences épiscopales asiatiques. Et la troisième, en 

1993, au cours d’une conférence à Sassari en Sardaigne. Le condensé 
de ces trois rencontres a été recueilli et intégré avec une légère mise 

à jour dans son ouvrage Glaube – Wahrheit – Toleranz de 200312. 

 
10. Joseph Ratzinger, Rencontre avec les Commissions Doctrinales en Afrique, 

Kinshasa, 21 juillet 1987,  
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/incontri/rc_co
n_cfaith_19870721_kinshasa-ratzinger_fr.html#_ftnref1 (cons. 21. 12. 
2022). 

11. Cf. Paul VI, Evangelii nuntiandi, 53. 
12. Nous citerons dans cet article la traduction française : Joseph Ratzinger, 

Foi, vérité, tolérance. Le christianisme et la rencontre des religions, Paris, Parole 
et Silence, 2005.  

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/incontri/rc_con_cfaith_19870721_kinshasa-ratzinger_fr.html#_ftnref1
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/incontri/rc_con_cfaith_19870721_kinshasa-ratzinger_fr.html#_ftnref1


 82 

 

 

Clarification notionnelle 
 
Remarques préliminaires 
 

Joseph Ratzinger aborde les questions de fond sur l’inculturation 

soulevées par son discours à Kinshasa. Partant du constat selon 

lequel « l’Europe moderne a développé un concept de culture 
distinct de la religion, voire lui en étant opposé »13, il soutient que 

« dans toutes les cultures historiques connues, la religion est un 

élément essentiel, elle en est même le cœur. Elle détermine la 
structure des valeurs et l’organisation intérieure des cultures »14. 

Ainsi, toute entreprise visant à « inculturer » la foi chrétienne dans 

une culture paraît complexe, voire vouée à l’échec. Car, « si on 

enlève à une culture la religion qui lui est propre et qui la fait être, 
on lui vole son cœur ; si on lui implante un cœur nouveau – un cœur 

chrétien –, il paraît alors évident que l’organisme rejettera un corps 

étranger »15. Dans ces conditions, y a-t-il une issue possible ? Sa 

réponse est sans appel : « une heureuse issue de l’opération semble 
difficile à imaginer ».  

 

Cette opération a un sens « si la foi chrétienne et l’autre religion, 

avec la culture qu’elle sous-tend, ne sont pas dans une relation 
d’opposition irréductible, mais manifestent une ouverture 

intérieure l’une à l’autre »16. Autrement dit, ce qui constitue le 

fondement de toute rencontre entre la foi chrétienne et une autre 

culture, c’est leur capacité d’ouverture.  
 

Par ailleurs, dans son herméneutique de la problématique de 

l’inculturation, Ratzinger pose comme condition préalable 

« l’universalité potentielle de toute culture »17. À ses yeux, 
l’inculturation « présuppose qu’en toutes les cultures soit à l’œuvre 

 
13. Joseph Ratzinger, Foi, vérité, tolérance, 59. 
14. Joseph Ratzinger, Foi, vérité, tolérance, 59.  
15. Joseph Ratzinger, Foi, vérité, tolérance, 59.  
16. Joseph Ratzinger, Foi, vérité, tolérance, 59-60. 
17. Joseph Ratzinger, Foi, vérité, tolérance, 60. 



 83 

la même nature humaine ; qu’en elle existe une commune vérité sur 

la condition humaine, une vérité principe d’union »18.  

 

En outre, précise-t-il, « le projet de l’inculturation n’a de sens que si, 
en vertu de l’orientation commune vers la vérité de l’homme, il 

n’est pas fait tort à une culture quand une nouvelle force culturelle 

l’invite à s’ouvrir et à se développer »19. En revanche, « ce qui, dans 

une culture, exclut cette ouverture et cet échange témoigne de son 
insuffisance puisque l’exclusion de l’autre est contraire à la nature 

de l’homme »20. Ainsi donc, « la grandeur d’une culture se révèle 

dans son ouverture, dans sa capacité à donner et à recevoir, dans la 

force qu’elle a de se développer, de se laisser purifier, et de 
correspondre ainsi davantage à la vérité, à l’homme »21. 

 
De la notion de « culture » 
 

Fort de ces remarques préliminaires, Ratzinger propose une 

définition de la culture qui s’articule autour de trois déterminants 

majeurs. Tout d’abord, « la culture est liée à la connaissance et aux 
jugements de valeur »22. Sous cet angle, elle apparaît comme un 

effort de l’homme visant à comprendre l’être, le monde et l’absolu. 

Dans cet effort de connaissance, Ratzinger insiste surtout sur ce 

qu’il considère comme une caractéristique fondamentale des 
grandes cultures, à savoir l’interprétation du monde en relation 

avec le divin.  

 

Ensuite, « la culture est toujours liée à un “sujet communautaire” 
qui assume les expériences de l’individu et qui, inversement, les 

marque aussi à l’avance de son empreinte »23. Dans cette 

interaction, entrent en jeu la catégorie des « anciens » dont la sagesse 

reflète la proximité avec les dieux, et les traditions originelles qui 
découlent de la révélation divine et non des efforts humains.  

 

 
18. Joseph Ratzinger, Foi, vérité, tolérance, 60. 
19. Joseph Ratzinger, Foi, vérité, tolérance, 60. 
20. Joseph Ratzinger, Foi, vérité, tolérance, 60. 
21. Joseph Ratzinger, Foi, vérité, tolérance, 60. 
22. Joseph Ratzinger, Foi, vérité, tolérance, 60-61. 
23. Joseph Ratzinger, Foi, vérité, tolérance, 62. 



 84 

Enfin, la culture se rapporte à l’histoire. Tout « au long de son 

cheminement, la culture se déploie en rencontrant de nouvelles 

réalités et en assimilant de nouvelles connaissances »24. Un tel 

déploiement ou encore de telles rencontres ne laissent pas intacte la 
culture. À la faveur de ces rencontres, elle s’ouvre à d’autres réalités 

et se transforme. Ainsi, « le caractère historique de la culture révèle 

sa capacité à progresser, sa capacité à s’ouvrir et à accueillir une 

transformation »25. 
 

 

De l’inculturation à l’« interculturalité » 
 
Ayant ainsi défini la notion de « culture » et ses déterminants 

majeurs, Ratzinger s’emploie à élucider comment l’ensemble de ces 

éléments entrent en contact et fusionnent. D’un côté, il note que le 
fait, pour la culture, d’être lié à un sujet culturel, sous-tend la 

multiplicité des cultures et la spécificité de chacune d’entre elles. Et 

de l’autre, il estime que le caractère historique de la culture est la 

preuve de son ouverture, de sa capacité d’aller à la rencontre 
d’autres cultures, de se confronter à d’autres expériences. « Ainsi, 

selon la fermeture ou l’ouverture, l’étroitesse ou l’étendue d’un 

sujet culturel, il peut y avoir un approfondissement et une 

purification des connaissances et des jugements de valeur »26.  
 

Ce dynamisme peut aussi donner lieu à une transformation de fond 

en comble de la structure même d’une culture. Ce qui, du point de 

vue de Ratzinger, n’est pas une forme d’agression ou de 
dénaturation, mais plutôt une transformation profonde qui se 

justifie par un principe déjà énoncé plus haut, à savoir 

« l’universalité potentielle de toutes les cultures, qui se concrétise 

par l’accueil de l’autre culture et dans la transformation de la 
sienne »27.  

 

Au fond, il s’agit là d’un processus qui consiste à rompre ou à 

s’éloigner de tout ce qui, dans une culture, fait obstacle à la vérité. 

 
24. Joseph Ratzinger, Foi, vérité, tolérance, 62.  
25. Joseph Ratzinger, Foi, vérité, tolérance, 63. 
26. Joseph Ratzinger, Foi, vérité, tolérance, 64. 
27. Joseph Ratzinger, Foi, vérité, tolérance, 64. 



 85 

À cet égard, Ratzinger parle de « pâque salvatrice d’une culture qui, 

d’une mort apparente, ressuscite et devient pleinement elle-

même »28.   
 

Sur la base de l’argumentation qui précède, Ratzinger envisage une 

nouvelle option rhétorique. Ainsi, affirme-t-il, « nous ne devrions 
plus en fait parler d’inculturation, mais de rencontre des cultures 

ou – s’il faut le dire par un mot savant – d’“interculturalité” »29. 

Qu’est-ce à dire ? Qu’est-ce qui justifie cette préférence 

terminologique ? Quelle en est la pertinence théologique ? Qu’est-
ce que cela implique dans la vie et la mission de l’Église ? 

 
L’interculturalité : pertinence théologique  
 
Selon Ratzinger, la notion d’« inculturation » est impropre en ce 

qu’elle « présuppose qu’une foi pour ainsi dire « culturellement 

nue » s’intègre dans une culture indifférente du point de vue 

religieux, qu’il y ait donc une rencontre entre deux sujets 
jusqu’alors étrangers l’un à l’autre et qui se réunissent maintenant 

en une synthèse.  

 

Cette conception est « artificielle et irréelle »30, tant « la foi sans 
culture n’existe pas, et il n’y a pas non plus, en dehors de la 

civilisation technologique moderne, de culture sans religion »31. 

Autrement dit, « la foi elle-même est culture. Elle n’existe pas à l’état 
nu, comme pure religion. En disant à l’homme qui il est et comment 

il doit être homme, la foi crée une culture, elle est culture »32. En 

référence aux déterminants majeurs de la culture relevés plus haut, 

quelles sont les conséquences de l’affirmation selon laquelle « la foi 
est culture » ?  

 

Ratzinger retient, tout d’abord, la relation de la foi à l’histoire33. En 

effet, comme culture, la foi « a mûri au cours d’une longue histoire 

 
28. Joseph Ratzinger, Foi, vérité, tolérance, 64. 
29. Joseph Ratzinger, Foi, vérité, tolérance, 64. 
30. Joseph Ratzinger, Foi, vérité, tolérance, 64. 
31. Joseph Ratzinger, Foi, vérité, tolérance, 65. 
32. Joseph Ratzinger, Foi, vérité, tolérance, 68-69. 
33. L’arrière-fond de cette clarification qu’apporte Ratzinger, c’est le débat sur 

la déshellénisation dont il rapporte les trois vagues dans son discours à 



 86 

et dans de multiples fusions interculturelles, elle y a formé toute 

une façon de vivre, une attitude de l’homme par rapport à lui-

même, au prochain, au monde et à Dieu »34.  

 
Ratzinger retient aussi que, comme culture, la foi est liée à un sujet 

communautaire, qui n’est autre que le « peuple de Dieu ». Et « le 

sujet “peuple de Dieu” diverge des autres sujets culturels classiques 

– qui se définissent par l’appartenance à une tribu, une nation ou 
un espace de vie commune – car il subsiste dans différents sujets 

culturels : un chrétien en particulier ne cesse pas d’être sujet 

premier et immédiat de sa culture »35.  

 
À titre d’exemple, on peut être chrétien et rester congolais. Il y a, en 

quelque sorte, compénétration des deux sujets culturels. Dans ces 

conditions, une synthèse entre les deux sujets culturels peut-elle 

être envisagée ? Sans ambigüité, Ratzinger estime que « ce contact 
mutuel ne produira jamais une synthèse tout à fait réalisée »36.  

 

En revanche, avance-t-il, « un travail permanent de réconciliation et 
de purification est nécessaire. Le dépassement vers le tout, 

l’intégration dans l’universel, demande un exercice constant »37. Et 

« ce tout, cet universel, ce n’est pas un peuple empirique, mais le 

peuple de Dieu, un peuple, par conséquent, qui est le lieu de tout 
homme »38.  

 

Comme « peuple de Dieu », l’Église est un sujet historique très 

large. Une telle dimension empêche toute forme d’identification de 
l’Église avec des sujets historiques particuliers. D’ailleurs, note 

Ratzinger, au plus fort de la christianisation de certains peuples – 

 
Ratisbonne (réforme de Luther, théologie libérale aux XIXe et XXe siècles, 
la pluralité des cultures). Ce débat était essentiellement alimenté par 
« l’opinion selon laquelle le christianisme catholique, comme aussi le 
christianisme oriental, ne serait pas le christianisme de la Bible, mais le 
résultat d’un amalgame de la Bible avec la philosophie grecque et le droit 
romain ». Cf. Joseph Ratzinger, Foi, vérité, tolérance, 94. 

34. Joseph Ratzinger, Foi, vérité, tolérance, 69. 
35. Joseph Ratzinger, Foi, vérité, tolérance, 69.  
36. Joseph Ratzinger, Foi, vérité, tolérance, 70.  
37. Joseph Ratzinger, Foi, vérité, tolérance, 70.  
38. Joseph Ratzinger, Foi, vérité, tolérance, 70.  



 87 

comme ce fut le cas pour l’Europe – l’Église ne s’est pas identifiée à 

un sujet historique particulier, gardant ainsi sa forme propre.  

 

« Déjà dans le Nouveau Testament, le christianisme porte en lui le 
fruit de toute une histoire culturelle, une histoire d’acceptation et de 

refus, de rencontre et de changement »39. Une histoire qui découle 

de la foi d’Israël et qui, elle-même, « a trouvé sa forme dans la lutte 

avec les cultures égyptienne, hittite, sumérienne, babylonienne, 
perse et grecque »40.  

 

Dans la diversité de leur approche religieuse et de leur 

Weltanschauung (vision du monde), ces cultures « ont été accueillies 
dans la souffrance et transformées, pour préparer un vase toujours 

plus pur pour la nouveauté de la révélation du Dieu unique »41. 

Ainsi, « celui qui entre dans l’Église doit savoir qu’il entre dans un 

sujet culturel propre, qui possède une interculturalité propre 
développée au cours d’une histoire aux phases multiples »42.  

 
Du dialogue interreligieux au dialogue interculturel 
 

Dans une lettre adressée au philosophe non-croyant et homme 

politique italien Marcello Pera (président du Sénat de 2001 à 2006), 

à l’occasion de la parution de son livre43, Benoît XVI affirme :  
 

 un dialogue interreligieux, au sens strict du terme, est impossible, 
mais qu’il est d’autant plus urgent de mettre en place un dialogue 
culturel qui approfondisse les conséquences culturelles des 

décisions religieuses de fond. Dans ce cas, le dialogue, une 
correction mutuelle, et un enrichissement réciproque sont possibles 

et nécessaires 44.  

 

En réalité, le dialogue interculturel que propose Benoît XVI 
s’inspire de la patristique, se fonde sur l’articulation entre « foi » et 

 
39. Joseph Ratzinger, Foi, vérité, tolérance, 71. 
40. Joseph Ratzinger, Foi, vérité, tolérance, 71-72. 
41. Joseph Ratzinger, Foi, vérité, tolérance, 72. 
42. Joseph Ratzinger, Foi, vérité, tolérance, 72.  
43  Cf. Marcello Pera, Perché dobbiamo dirci cristiani, Milano, Mondadori, 2008.  
44. Cité in Roberto de Mattei, « Quelques réflexions après Assise-3 », 

Correspondance européenne, n° 242, 31 octobre 2011, 1.  



 88 

« raison » et vise la recherche de la vérité. Les Pères de l’Église, en 

fait, ont considéré le christianisme à la fois comme la « vraie 

philosophie » (Justin) et la « vraie religion » (Augustin). Ils ont 

scruté les « semences du Verbe » non pas dans les religions d’alors, 
mais dans la philosophie :  
 

c’est là que les Pères voyaient les véritables prédécesseurs du 
Christianisme – là où l’homme a laissé ses habitudes et ses traditions 

pour se mettre en route vers le Logos, c’est-à-dire vers la 
compréhension du monde et du divin, par la force de sa raison 45.  

 

Le dialogue interculturel que propose Ratzinger a donc pour point 

de départ l’écoute du Logos. Dans cet exercice d’écoute, la première 
oreille sollicitée est celle de la raison, grâce à laquelle l’homme 

parvient à s’interroger sur lui-même, ses origines, sa destinée, le 

sens de la vie, du monde, de l’histoire.  

 
Mais, l’écoute du Logos avec la seule oreille de la raison ne suffit pas, 

car – comme l’a relevé Benoît XVI dans son discours à la Waldegrave 

Drawing Room de St. Mary’s university college46 – la raison ou encore 

les progrès scientifiques ne peuvent pas apporter les réponses 
satisfaisantes face aux interrogations profondes de la personne 

humaine.  

 
Est aussi nécessaire l’écoute avec l’oreille de la foi qui permet à 

l’homme de trouver la réponse aux questions énigmatiques qui 

taraude son existence, de rechercher ce qui est vrai et bien et de faire 

ainsi l’expérience de Dieu. Sous cet angle, Ratzinger voit en Socrate 
« à la fois chercheur de Dieu et esprit rationnel »47 la figure 

emblématique du dialogue interculturel. En lui se dégage une 

« rationalité “pieuse” » qui permet justement d’être à l’écoute du 

Logos, et donc, de rechercher la vérité. 
 

 
45. Joseph Ratzinger, Foi, vérité, tolérance, 74. 
46. Benedetto XVI, « L’incontro con i rappresentanti delle religioni cristiane e 

delle altre religioni nella Waldegrave Drawing Room del St. Mary’s 
University College », Insegnamenti di Benedetto XVI, VI, 2, 2010, Città del 
Vaticano, Libreria Editrice Vaticana, 2011, 226-229. 

47. Benedetto XVI, « L’incontro con i rappresentanti delle religioni cristiane e 
delle altre religioni nella Waldegrave Drawing Room del St. Mary’s 
Univesity College », 226-229. 



 89 

 
De l’utopie à la réalité ? 
 
Sous le pontificat de Benoît XVI, l’idée de dialogue interculturel va 

prendre forme et se concrétiser après sa visite en République 

tchèque, en septembre 2009. Le grand intérêt suscité par sa présence 

et l’écho de son message dans un pays où plus de la moitié de la 
population se déclare athée vont inspirer au pape bavarois la 

création d’un espace de dialogue avec les non-croyants et les 

agnostiques : « le Parvis des Gentils »48.  

 
Placée sous la tutelle du Conseil pontifical pour la culture, cette 

structure a été inaugurée les 24 et 25 mars 2011 à Paris. La même 

année, à l’occasion de la célébration du 25e anniversaire de la 

première rencontre interreligieuse organisée par Jean-Paul II en 
1986 à Assise, Benoît XVI a invité – en plus des représentants 

d’autres religions du monde – les personnalités du monde de la 

culture et de la science.  

 
Ainsi, durant son pontificat, le pape Benoît XVI est entré en 

dialogue avec le monde de la culture, surtout les universités, 

inaugurant ainsi « un nouveau mode d’enseignement pontifical, la 

leçon académique »49.  
 

 

 

Interculturalité, nouveau nom de l’inculturation ?  
 
 

L’interculturalité telle que définie par Benoît XVI et telle qu’elle 
s’est appliquée sous son pontificat demeure un chantier50, c’est-à-

 
48. Benedetto, Ai Cardinali, agli Arcivescovi e ai Prelati della Curia Romana per la 

presentazione degli auguri natalizi, in Insegnamenti di Benedetto XVI, V, 2, 2009, 
782. 

49. Jean-Robert Armogathe, « Trois leçons pontificales : Ratisbonne, Rome et 
Paris », Benoît XVI, Chercher Dieu. Discours au monde de la culture, Paris, 
Parole et Silence/Lethielleux, 2008, 103.  

50. Cette affirmation s’inspire de la remarque de François Bousquet selon 
laquelle « la place de la culture dans la rencontre interreligieuse est un 
chantier ». Cf. François Bousquet, « Dieu et le pluriel. La qualité de la 
prière, clé de la rencontre des cultures et des religions », Edouard Adé et 



 90 

dire à la fois un « héritage » et un « projet ». Un héritage dans la 
mesure où elle s’inspire de l’expérience des Pères de l’Église, 
notamment de leur effort d’articulation du christianisme comme 
synthèse entre « foi » et « raison ». Un projet en ce qu’elle permet de 
redécouvrir, en dépit de la multiplicité des cultures, l’unicité et 
l’universalité de l’homme qui, « malgré toutes les disparités de son 
histoire et la genèse de sa communauté, est toujours un seul et un 
même être ».  
 

Cet unique être « homme », « dans les profondeurs de son 
existence, est touché par la vérité elle-même »51, c’est-à-dire le Logos. 
Et puisque le Christ est le Logos fait chair, la mission de l’Église 
consiste à faire croître les hommes et les femmes de toutes les 
cultures dans l’écoute du Logos afin de « maintenir vive la sensibilité 
pour la vérité »52. Ainsi présentée, l’interculturalité n’est-elle pas le 
nouveau nom de l’inculturation ? Ne constitue-t-elle pas l’arrière-
fond de « la promotion d’une pastorale de la culture » 
recommandée par le Document de Kampala53 ?  
 

 

 

Fabrice N’Semi 
 

 

 

 
 

 

 

 

 
Paul Béré (éd.), Nouveaux jalons pour une théologie africaine. Mélanges en 
hommage à Monseigneur Barthélemy Adoukonou, Paris, L’Harmattan, 2018, 
104. 

51. Joseph Ratzinger, Foi, vérité, tolérance, 66. 
52. On retrouve cette idée-force, entre autres, dans la conclusion du discours 

qu’il aurait dû prononcer à l’université de La Sapienza à Rome, en janvier 
2008. Cf. Benedetto XVI, Il testo su Papato e Università che Benedetto avrebbe 
letto all’università «La Sapienza» di Roma, in Insegnamenti di Benedetto XVI, 
IV, 1 (2008), Città del Vaticano, Libreria Editrice Vaticana, 2009, 86. 

53. Symposium des Conférences Épiscopales d’Afrique et Madagascar, 
Document de Kampala : « Qu’ils connaissent le Christ et qu’ils aient la vie en 
abondance » (cf. Jn 17, 3 ; 10, 10), Kampala, 2019, 193, 78. 



 91 

 

 

 

 
 

 

«   
 

 

 

François Odinet 
 

 

 

 

 

n Europe occidentale, la foi et les pratiques spirituelles des 

personnes en grande précarité sont frappées d’une double 

invisibilisation. D’une part, elles sont absentes de l’horizon 
des services sociaux qui exercent leur mission dans un cadre laïc. 

Pour certains travailleurs sociaux, la spiritualité relève d’une 

motivation supplémentaire qui aide les plus précaires à « s’en 

sortir » ; elle sera alors regardée avec bienveillance, mais de loin. 
Pour d’autres, elle renvoie à des illusions dangereuses, dont il 

importe de se prémunir et de protéger les plus pauvres.  

 
D’autre part, la foi et l’expérience spirituelle des plus pauvres 

demeurent inaperçues de beaucoup de chrétiens, pour au moins 

deux raisons. D’abord, les plus pauvres sont rarement des 

paroissiens modèles ou des « pratiquants » réguliers, de sorte que 
leur rapport à Dieu ou à la foi n’est accessible qu’au prix d’un 

compagnonnage patient, fraternel, désintéressé.  

E 



 92 

Ensuite, bien des institutions religieuses préfèrent secourir les plus 

pauvres – ou prétendent les éduquer – plutôt que de les écouter. 

Elles se révèlent étonnamment mal à l’aise quand il s’agit de faire 

droit aux expériences spirituelles des personnes qui affrontent la 
misère au quotidien. 

 

Cette inhospitalité aide à comprendre l’étonnante affirmation du 

pape François : « la pire discrimination dont souffrent les pauvres 
est le manque d’attention spirituelle »1. Non seulement les plus 

pauvres sont largement invisibles et inaudibles, mais en plus les 

sociétés européennes sécularisées s’avèrent méfiantes à l’égard des 

convictions spirituelles et religieuses. C’est pourquoi il est si difficile 
de faire droit à cette dimension spirituelle de la vie des plus 

pauvres. Quiconque s’y risquerait serait vite accusé de récupération 

de la détresse d’autrui au profit de son Église. Reconnaissons 

qu’une telle récupération a bel et bien existé, et qu’elle risque 
souvent de se produire à nouveau, de différentes manières.  

 

Pourtant, la dimension spirituelle est souvent au cœur de la vie des 
plus précaires. Il n’existe pas d’enquête probante pour soutenir 

l’idée que les personnes très pauvres seraient plus « religieuses » 

que le reste de l’humanité2. En revanche, il est possible de 

comprendre que les questions ultimes surgissent au creux de la 
misère, car celle-ci met en crise, de façon répétée, le sens même de 

l’existence.  

 

 

La question spirituelle au cœur de la misère 
 

La grande précarité implique des expériences multiples du 

manque : l’accès problématique à un logement digne, la difficulté à 

 
1. Pape François, exhortation apostolique La joie de l’évangile, 2013, § 200. 
2. Dans la synthèse du recueil de paroles réalisé par les équipes du Secours 

Catholique sur la manière dont plus de 1100 personnes en situation de 
précarité ont vécu les confinements décrétés pendant l’épidémie de 
Covid-19, on lit qu’une personne sur quatre a évoqué des « ressources 
émotionnelles et spirituelles » ; les réponses mentionnées se situent dans 
le champ de ce qu’on appelle couramment la spiritualité, voire de 
pratiques religieuses chrétiennes ou musulmanes (Secours Catholique, 
Demain nous serons debout, novembre 2020, 10). 



 93 

financer le quotidien sans s’endetter, le manque de considération 

de la part des institutions comme des personnes résonnent avec de 

nombreuses expériences de relégation. Il ne s’agit pas d’un ressenti 

ponctuel d’humiliation, mais plutôt d’un recommencement 
permanent.  

 

L’expérience de la misère est autre chose que d’être frappé à un 

moment donné par le malheur ; le plus souvent, la misère était là 
avant même la naissance, si bien que les personnes qui en sont 

marquées ne peuvent se référer à une zone de leur histoire – et donc 

de leur être – qui en serait indemne. Cela complique singulièrement 

la possibilité de construire quelque chose qui tienne debout3.  
 

On devine, en cheminant avec des personnes marquées par la 

misère, le travail de sape que celle-ci réalise. Non seulement la 

misère implique une combinaison d’épreuves et la redoutable 
permanence de celles-ci, mais en plus elle affecte radicalement les 

personnes concernées. La misère détruit de l’intérieur, et provoque 

d’innombrables effondrements intimes. Ceci devrait garder les 
croyants de toute idéalisation de la grande pauvreté, comme si 

celle-ci correspondait à un dépouillement permettant de se 

rapprocher de l’essentiel. C’est tout l’inverse : la misère menace 

précisément l’essentiel, sans que rien ne soit protégé.  
 

Dans une recherche récente, j’ai essayé d’analyser les paroles de 

Pierre, un homme qui connaît depuis longtemps la grande précarité 

et fait partie de La Pierre d’Angle, une fraternité composée de 
personnes du Quart Monde et d’autres qui les rejoignent. Quand on 

demande à Pierre ce que c’est qu’être pauvre, il répond entre 

autres : « c’est quelqu’un qui essaye de se raccrocher à quelque 

chose pour tenir »4. Aux yeux de Pierre, la précarisation a pour effet 
de concentrer l’existence d’une personne dans un geste, toujours 

hésitant (« quelqu’un qui essaye »), dont l’objet est de trouver 

 
3. Étienne Grieu, « Espérer à l’école des “Job de naissance” », Étienne Grieu, 

Gwennola Rimbaut et Laure Blanchon, Qu’est-ce qui fait vivre encore quand 
tout s’écroule ? Une théologie à l’école des plus pauvres, Namur – Paris, Lumen 
Vitae, 2017, 83. 

4. François Odinet, Les premiers ressuscités. Les pauvres, maîtres en résurrection, 
Paris, Éd. Facultés jésuites de Paris, 2021, 213-218. 



 94 

« quelque chose pour tenir ». Il faut, pour cela « se raccrocher ». 

C’est ici même, me semble-t-il, le lieu où se pose la question 

spirituelle pour les plus pauvres.  

 
Loin d’être une récupération au profit d’un mouvement spirituel ou 

d’une Église, la considération de la vie spirituelle des plus pauvres 

a de l’importance pour qui veut prendre en compte leur 

subjectivité. C’est là un possible point aveugle de l’aide sociale – 
même quand elle est assurée par des structures d’inspiration 

chrétienne. Les personnes en grande précarité vont d’urgence en 

urgence et se voient souvent renvoyées d’un guichet à l’autre. Dans 

telle association, on les aidera à se nourrir ; dans telle autre, à 
remplir un formulaire ; dans telle autre encore, à se loger ; ici, elles 

rencontreront l’assistante sociale ; là, la juge pour enfants. Mais leur 

subjectivité comme un tout n’est que rarement sollicitée. Au 

contraire, le risque est grand que les institutions réduisent les 
personnes à leurs problèmes ou à la somme de ceux-ci.  

 

C’est pourquoi la précarisation rend plus nécessaire encore le fait 
d’être écouté, de pouvoir mettre en jeu et alimenter sa vie intérieure 

comme un tout. Précisément, la vie spirituelle touche au cœur de ce 

qui fait vivre une personne ; elle dépasse l’assistance et les urgences.  

Lorsqu’elle habite les personnes en grande précarité, la question 
spirituelle n’est pas une forme de cerise sur le gâteau de l’existence, 

qui viserait à maximiser leur bien-être, comme dans beaucoup de 

pratiques de développement personnel. Telles que les personnes 

précaires la laissent entrevoir, leur spiritualité renvoie à une 
dimension vitale, à ce qui unifie l’existence et la préserve d’une 

irrémédiable fragmentation.  

 

 

La « foi », un ressort qui fait vivre 
 

Dans l’existence de beaucoup de personnes en grande précarité, la 

spiritualité peut alors se présenter comme un ressort vital : ce qui 
fait qu’il y a du mouvement, ce qui relance le mouvement même 

lorsque la personne paraît écrasée. Ce ressort est d’autant plus 

nécessaire que la vie est plus menacée ; il doit être d’autant plus actif 

que le quotidien est plus menaçant. Ainsi, la vie spirituelle des plus 



 95 

pauvres participe intimement de leur combat contre la misère ; car, 

sans ce ressort vital, nul ne peut mener un tel combat, nul ne 

parvient à tenir debout dans les épreuves.  

 
Se poser la question de la vie spirituelle des plus pauvres, c’est donc 

aussi entrer avec elles dans le combat contre la misère, même si cela 

paraît moins immédiat que la résolution des urgences. Pour les plus 

pauvres, la vie spirituelle ne relève ni d’un « sens de la vie » qui se 
restreindrait à la seule sphère des significations sans rapport avec le 

quotidien, ni une détermination d’abord religieuse : elle renvoie au 

ressort vital d’une existence. 

 
Pour nommer ce ressort vital, on peut parler de la « foi » et ne pas 

s’en tenir au terme général de « vie spirituelle » que j’ai conservé 

jusqu’ici. Recourir au terme de « foi » paraît surprenant dans un 

contexte largement pluriel : les personnes en grande précarité ne 
sont pas toutes chrétiennes, loin s’en faut ; quant aux organismes et 

travailleurs sociaux, ils se révèlent souvent mal à l’aise avec la 

dimension religieuse de la « foi ».  
 

Pourtant, le terme de foi ne désigne pas d’abord l’adhésion à une 

religion – pas même dans la tradition chrétienne. Elle est avant tout, 

comme son étymologie l’indique, un acte de confiance. Christoph 
Théobald5 a déployé une théologie de la foi qui, en méditant sur les 

évangiles, envisage la manière dont la foi se présente dans notre 

contexte post-moderne. Dans les évangiles, Jésus rencontre à de 

nombreuses reprises des personnes qui se trouvent dans la misère, 
dans une grande souffrance ou dans la maladie, voire dans toutes 

ces épreuves en même temps. On voit ces personnes guérir et/ou se 

relever, et on entend Jésus leur dire : « va, ta foi t’a sauvé ». Jésus 

détecte ainsi la foi chez ces personnes qui crient vers lui.  
 

Il ne s’agit pas nécessairement d’une foi de type religieux, car ces 

personnes ne deviennent que rarement ses disciples, et même elles 

ne sont pas toutes membres du peuple d’Israël. De plus, ces 
personnes peuvent n’exprimer aucune adhésion religieuse. Ce que 

 
5. Par exemple dans Transmettre un Évangile de liberté, Paris, Bayard, 2007, 

21ss. ; Urgences pastorales du moment présent. Pour une pédagogie de la réforme, 
Montrouge, Bayard, 2017, 152ss. 



 96 

Jésus désigne en leur disant : « ta foi t’a sauvé », est nommé par 

Christoph Théobald « foi élémentaire ». Celle-ci n’est pas d’abord 

religieuse, elle désigne la confiance nécessaire pour vivre et avancer 

dans l’existence. Sans confiance, nul ne peut se lever le matin ; sans 
confiance dans la personne que l’on aime ou qui nous aime, nous 

ne nous engageons pas dans une relation ; sans confiance, nous ne 

pouvons rien initier. 

 
La foi élémentaire est cette confiance dont nous avons absolument 

besoin pour commencer quoi que ce soit, et continuer dans quelque 

dimension que ce soit. La foi élémentaire se formule comme la 

confiance que la vie va tenir ses promesses6.  
 

Voilà qui rejoint de près la description de la spiritualité comme un 

ressort vital. Lorsqu’on nomme « foi » ce ressort vital, on ne le 

christianise pas arbitrairement : ce terme dit simplement la 
nécessité de la confiance pour vivre, le besoin d’une forme 

d’espérance pour avancer, se relever, se battre contre la misère, 

accueillir une vie qui commence, veiller sur ses enfants, etc.  
 

Cette foi élémentaire est souvent mise en question. Dans certains 

moments que Christoph Théobald nomme – à la suite de Ramsey – 

« situations d’ouverture », la question du sens de la vie se pose avec 
acuité. C’est le cas dans de lourdes épreuves comme l’annonce 

d’une grave maladie, ou dans des moments de « grâce » comme 

l’annonce d’un enfantement à venir. Il me semble que la misère 

fonctionne comme une situation d’ouverture permanente, qui 
pendant des années – et souvent pendant toute une vie – remet en 

cause cette foi élémentaire, cette confiance dans l’existence, le fait 

que la vie puisse tenir ses promesses.  

 
La misère pose radicalement cette question de la confiance 

nécessaire pour vivre. On voit combien il est nécessaire que cette 

confiance soit nourrie et activée, car si cette foi élémentaire se perd, 

la personne est purement et simplement écrasée : sans ressort vital, 
nul ne se relève.  

 

 
6. Christoph Théobald, Urgences pastorales, 237. 



 97 

Ce que cela signifie pour la foi religieuse 
 

 

La vie spirituelle des plus pauvres, et le fait qu’elle relève du ressort 
vital, s’avère aussi source d’enseignement pour ce qui concerne 

directement la foi chrétienne. Ceci n’a rien d’un paradoxe ni d’une 

provocation : les plus pauvres ont des choses à apprendre aux 

croyants des différentes traditions religieuses, notamment aux 
chrétiens. 

 

D’abord, la vie spirituelle des plus pauvres se révèle comme une 

question de vie ou de mort : sans ressort vital, nul ne tient. Cela peut 
être généralisé : sans foi élémentaire, nous sommes morts de 

l’intérieur. La question de la foi élémentaire nous ramène au lieu où 

nous sommes vivants ou morts ; à ce qui nous tient debout ou à ce 
qui nous écrase. Le mystère de Pâques est le lieu où les chrétiens 

peuvent penser comment un acte de confiance permet de traverser 

la pire menace, comment la confiance en Dieu permet de croire à 

une vie qui traverse la mort – et non seulement à une vie après la 
mort : nous parlons d’une vie plus forte que ce qui nous menace7. 

Lorsque la figure de Dieu apparaît dans les expériences spirituelles 

des plus pauvres, c’est souvent comme le Créateur : non seulement 

celui qui est notre origine, mais aussi celui qui nous garde en vie, 
celui qui est le garant de sa création.  

 

Précisément, selon Christoph Théobald8, la foi chrétienne a la même 

structure que la foi élémentaire : s’il est possible d’avoir confiance 
dans la vie, c’est parce que Dieu a l’initiative, parce que nous 

pouvons nous appuyer sur lui. La foi chrétienne est donc avant tout 

une forme de reconnaissance que Dieu a l’initiative. En termes 

bibliques, cela peut s’énoncer ainsi : « ce n’est pas nous qui avons 
aimé Dieu, c’est lui nous a aimés » (1 Jn 4,10). Dieu aime en 

premier : c’est même une manière chrétienne de définir celui que 

nous nommons « Dieu ». La foi chrétienne a donc en son principe 

même une forme d’action de grâce – une forme eucharistique.  

 
7. Je me permets de renvoyer à : Les premiers ressuscités, 306-354. 
8. Christoph Théobald parle plus exactement de « foi christique » ; 

je simplifie pour les besoins de l’exposé. Voir Urgences pastorales, 155-156. 



 98 

À l’école des plus pauvres, nous découvrons ainsi que le mystère 

de la création et le mystère de Pâques se compénètrent bien plus 

qu’on ne le penserait en première instance9. La création ne désigne 

pas seulement un commencement, mais le fait que la vie puisse 
traverser ce qui l’empêche, être nourrie et croître dans des relations, 

être reçue comme un mystère de bénédiction. Aux côtés des plus 

pauvres, nous ne pouvons plus percevoir la création autrement que 

dans une perspective pascale. 
 

 

Qu (i)  est-ce qui vous fait vivre ? 
 
S’il est vrai que la foi est une question centrale dans l’expérience de 

beaucoup de personnes confrontées à des épreuves et à la misère, 

alors la question centrale de la vie spirituelle pourrait ne pas être 
« en quoi croyez-vous ? », ni même « en qui croyez-vous ? », mais 

plutôt « qu’est-ce qui vous fait vivre ? » ou – s’il s’agit d’une foi 

religieuse – « qui est-ce qui vous fait vivre  »? 

 
Cela peut nous éclairer pour situer la question spirituelle dans un 

contexte de pluralisme religieux et culturel, comme celui des 

sociétés d’Europe de l’Ouest. Cette question est d’autant plus évitée 

qu’on s’effraie de sa potentielle conflictualité. De fait, si l’on 
demande « en quoi croyez-vous ? », on s’expose à entendre une liste 

de croyances, à une foi d’abord conçue comme une forme 

d’adhésion à des notions.  

 
La question « qu’est-ce qui vous fait vivre ? » nous emmène, non 

vers des listes de contenus condamnées à des comparaisons stériles, 

mais vers ce qui est vital pour une personne. Cela sollicite son 

expérience plus que ses convictions. On cherche alors à rejoindre ce 
qui fait traverser les pires menaces, ce qui relève ou tient debout.  

 

Cela suppose d’admettre que la foi est toujours un cheminement. 

Ce qui nous fait vivre évolue forcément, au gré des événements et de 
la manière dont se forgent nos personnalités, ce qui n’empêche pas 

 
9. La lettre aux Colossiens associe directement ces deux mystères de la 

Création et de Pâques, qui s’éclairent mutuellement : Col 1,12-21. 



 99 

que cette évolution soit appréhendée – ensuite et en retour – selon 

une certaine continuité.  

 

En revanche, ce à quoi nous croyons peut correspondre à un contenu 
figé ou à une dénomination confessionnelle dont on n’entend pas 

sortir. Si la foi est d’abord un acte de confiance ou un ressort vital, 

alors elle est un cheminement perpétuel. Situer la foi ou la vie 

spirituelle, ce n’est pas d’abord envisager une totalité bien 
organisée, mais entrer avec les personnes concernées dans un 

cheminement intime. 

 

 

La mystique de la fraternité 
 

Un tel parcours pourrait sembler uniquement attentif à la 
dimension subjective de la spiritualité. En effet, je l’ai « isolée » dans 

un souci de clarté. Cependant, les rencontres avec les plus pauvres 

nous apprennent aussi que les dimensions intime et fraternelle de 

la foi sont intrinsèquement liées. L’expérience spirituelle passe par 
des relations et ne se donne qu’en elles. C’est si vrai que les chrétiens 

aiment parler de leur « relation » avec Dieu, dont le meilleur 

analogue est constitué par les relations humaines. Christoph 

Théobald remarque, à propos de la foi élémentaire, que nul ne peut 
croire ni espérer à notre place10 : il s’agit là d’un engagement 

extrêmement singulier. Toutefois, même si nul ne peut avoir 

confiance à notre place, d’autres sont en mesure de nous inspirer 

confiance, ou de susciter cette confiance.  
 

La fraternité peut désigner cette manière d’être engagé dans des 

relations qui suscitent la confiance et dans lesquelles peut 

s’enraciner la confiance en l’existence. La fraternité est alors une 
expérience pleinement spirituelle. Le pape François parle d’ailleurs 

de la « “mystique” de vivre ensemble, de se mélanger, de se 

rencontrer, de se prendre dans les bras, de se soutenir, de participer 

à cette marée un peu chaotique qui peut se transformer en une 
véritable expérience de fraternité, en une caravane solidaire »11 ; il 

 
10. Christoph Théobald, Transmettre un Évangile de liberté, 24-25. 
11. Exhortation apostolique La joie de l’évangile (2013), § 87. 



 100 

l’oppose à une intimité idéalisée, coupée des relations et de 

l’altérité. Cela indique l’importance de relations gratuites : on ne 

peut avoir confiance que dans ce genre de relations, et non pas dans 

les relations morcelées comme on en rencontre dans les guichets 
d’aide, dont les plus pauvres sont hélas coutumiers.  

 

Lire la fraternité comme un lieu spirituel nous renvoie, à nouveau, 

au sens de la création. Les poèmes qui ouvrent la Genèse l’attestent : 
Dieu ne crée pas l’être humain isolé, mais en communion, en 

relations. Le Créateur nous donne une vie en relation avec lui, avec 

les autres et avec le cosmos. Cet essentiel qu’est la fraternité renvoie 

à ce que les évangiles nomment le « royaume de Dieu ». Selon 
l’évangile de Marc, Jésus commence sa prédication par une 

proclamation qui en définit toute la perspective : « le royaume de 

Dieu s’est approché de vous » (Mc 1,15). Le royaume de Dieu 

désigne la manière dont la réalité est transformée par la présence de 
Dieu, telle qu’elle apparaît en Jésus de Nazareth. L’expérience 

spirituelle n’est donc pas « invisible », mais nécessairement 

incarnée : elle renvoie à une transformation de la réalité. Le 
royaume de Dieu grandit comme un levain dans la pâte, presque 

invisible tant il paraît dérisoire, mais qui s’avère capable de tout 

faire lever (Mt 13,33). N’est-ce pas ce rôle que le cheminement 

spirituel joue chez beaucoup de personnes en grande précarité ?  
 

Si on l’appréhende à l’école des plus pauvres, la vie spirituelle n’a 

donc rien d’une évasion du réel, et tout d’une plongée au cœur de 

la réalité. On ne découvrira pas, dans les paroles des personnes en 
grande précarité, la réalité humaine d’un côté et la foi de l’autre. 

Celle-ci passe par des relations et implique une certaine 

configuration de la réalité quotidienne.  

 
 

Enjeu missionnaire : vers une diaconie de la foi 
 

Il se trouve que nous avons beaucoup à apprendre des plus pauvres 
en matière de vie spirituelle. Cet apprentissage contribue, lui aussi, 

à la lutte persistante contre la misère, à un double titre. D’abord, il 

nous permet de nous ajuster à ce qui aide les personnes les plus 

précaires à tenir debout ; ignorer la dimension spirituelle de leur 



 101 

combat n’est pas servir leur émancipation, mais se tenir à distance 

de ce qui fait d’eux des vivants. La vie spirituelle se révèle ici 

comme une ressource précieuse, et même comme une source, dans 

le combat contre la misère et la destruction qu’elle opère. Ensuite, 
cet apprentissage invite nos communautés ecclésiales à reconnaître 

la dignité spirituelle des plus pauvres. Ceux-ci ont sans doute bien 

plus besoin de cette reconnaissance, que d’une forme de 

« transmission » spirituelle qui ignorerait ce qu’ils vivent déjà. Dans 
le rapport Culture et grande pauvreté qui a marqué son époque, 

Joseph Wresinski, fondateur d’ATD Quart Monde, écrivait :  
 

 Il ne s’agit pas du tout de « distribuer de la culture » aux trois cent 
cinquante mille familles françaises très pauvres qui en sont privées. 

Il s’agit avant toute chose de permettre à toute une population de se 
savoir sujet de culture, homme de culture12.  

 

Dans le rapport, Joseph Wresinski faisait lui-même le lien entre 

spiritualité et culture. Prendre en compte la spiritualité des plus 
pauvres, ce n’est donc nullement leur distribuer de la spiritualité, 

mais les reconnaître sujets de spiritualité, hommes et femmes de 

spiritualité.  

 
Voilà qui peut nous aider à ajuster notre compréhension de la 

diaconie13 et de la place que celle-ci tient dans la mission de l’Église. 

Cela peut aider à qualifier la place des communautés chrétiennes 

dans le combat contre la misère et l’exclusion, aux côtés de celles et 
ceux qui sont frappés par elles : reconnaître que les plus pauvres 

sont des sujets de foi peut engager notre Église dans une forme de 

« diaconie de la foi ».  
 

En effet, la foi – entendue comme dimension élémentaire de 

l’existence – est tout aussi nécessaire à la vie que le pain ou le 
logement. La « diaconie de la foi » désignerait une dimension de la 

diaconie qui vise à servir la foi élémentaire – et non pas à christianiser 

 
12. Joseph Wresinski, « Culture et grande pauvreté » (1985), Revue d’éthique et 

de théologie morale, n° 235, 2005, 9-26, ici 22. 
13. J’ai esquissé cette idée dans « “Il portait nos souffrances…” Comment le 

mystère pascal s’inscrit dans l’existence de nos contemporains », Jean-Paul 
Lamy, Sylvie Robert et Étienne Grieu, Le mystère pascal, secret de la vie 
religieuse, Paris, Médiasèvres n° 202, 2021, 73-95, ici 93. 



 102 

à bon compte ceux qui luttent chaque jour contre la misère ! Servir 

la foi élémentaire, ce n’est pas la commander de l’extérieur, puisque 

nul ne le peut, mais chercher les lieux et les occasions propres à 

susciter ou ressusciter cette confiance fondamentale, sans laquelle 
les personnes seront broyées. Cette diaconie ne peut s’exercer que 

dans un esprit d’absolue gratuité, d’abord parce que le (re) 

surgissement de la foi élémentaire ne peut être que très personnel, 

et se trouve précisément coordonné à des relations gratuites, dignes 
de confiance ; ensuite parce que si un accès à la foi chrétienne se 

découvre là, ce ne sera qu’à la manière d’une action de grâce 

mystérieusement donnée.  

 
 

François Odinet 

 

 
 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 



 103 

 
 

 
 

 

 

 

 

 

 
 

Rita Mboshu Kongo 
 

 

 

 

scar Bimwyeni-Kweshi, qui nous a quittés en 2021, fut un 
des baobabs de la théologie africaine. Il est surtout connu 

pour son immense contribution à la systématisation de 

cette théologie. Ainsi, pour Monseigneur Tharcisse Tshibangu 

Tshishiku, la somme théologique d’Oscar Bimwenyi « clôture le 
débat de principe sur la possibilité et la légitimité de l’élaboration 

d’une théologie africaine spécifiquement marquée »1.  

 

Pourtant, la réflexion de ce fondateur de la Famille religieuse des 
Trinitaires porte également sur la spiritualité africaine. Nous 

voulons en proposer ici les grandes lignes. Nous le ferons en deux 

temps. Nous parlerons tour à tour : de spiritualités et spiritualité 

africaine (I) ; caractéristiques de la spiritualité africaine selon Oscar 
Bimwyeni-Kweshi (II).  

 
1.  Tshibangu Tshishiku, « Préface », Oscar Bimwenyi-Kweshi, Discours 

théologique négro-africain. Problèmes de fondements, Paris, Présence Africaine, 
1981, 10. 

aria 

O 



 104 

Spiritualités et spiritualité africaine 
 

 
La spiritualité au pluriel 
 

La spiritualité est considérée comme ce qui relève de l’esprit. Elle 

constitue une valeur intrinsèque qu’acquiert l’être humain dans sa 
relation avec Dieu, sur le plan religieux, puisque « tout s’accomplit, 

et tout s’achève par la spiritualité »2.  

 

Ce concept comprend un ensemble de croyances et de 
comportements d’adaptation inhérentes à l’objectivation et à la 

dynamisation desdites croyances. Et chaque peuple a sa culture 

comprenant sa vision du monde, de l’homme, de Dieu, de la vie 

terrestre et même de l’au-delà. A partir de là, il façonne sa trajectoire 
historique, se projette dans le futur en quête d’une plénitude 

toujours différée.  

 

Dans le contexte africain, la spiritualité est également rencontre de 
l’homme avec Dieu à travers l’expérience de sa vie de tous les jours3.. 

Mais de quel Dieu s’agit-il pour le Négro-Africain ? En d’autres 

termes, s’agit-il du Dieu de nos ancêtres ou de celui de Jésus Christ ?  

 
La spiritualité africaine dépend de la réponse à cette question, dans 

la mesure où l’expérience de la rencontre de l’homme avec Dieu est 

historiquement, géographiquement et culturellement située. Selon 

Oscar Bimwenyi, c’est à partir de tel bosquet enchanté que 
l’improbable rencontre se révèle et convoque l’existant à une 

nouvelle manière d’exister et même de co-exister.  

 

Cette manière d’être saisie et appelée à une nouvelle existence 
donne lieu à une spiritualité qui n’est plus d’emprunt. Elle ne se 

traduit ni par le un mimétisme ni par la reproduction d’un charisme 

 
2. Alphonse Ngindu Mushete, « Rapport général », L’Afrique et ses formes de vie 

spirituelle. Actes du deuxième Colloque International, Kinshasa 21-
27 février 1983, Kinshasa,  1983, 371.  

3. Cf. Engelbert Mveng – B. L. Lipawing, Théologie, libération et cultures 
africaines. Dialogue sur l’anthropologie négro-africaine, Yaoundé, Saint-Paul, 
1996, 23.  



 105 

développé dans un contexte autre que celui du surgissement ou de 

l’avènement de l’événement. Ceci ne signifie pas qu’on ne peut pas 

approfondir un charisme développé par une communauté dans un 

autre contexte.  
 

Étant dans un monde où les échanges entre cultures sont plus la 

règle que l’exception, il est important de saisir les opportunités que 

nous offre le Saint-Esprit pour enrichir notre expérience spirituelle 
plutôt que de reproduire, dans tous les contextes, les mêmes 

expériences spirituelles. En ce sens, telle spiritualité, développée 

par telle communauté, peut être vécue différemment au sein de 

différentes branches de cette même communauté.  
 
Rencontre du Christ et de l’homo africanus  
 
De nombreux travaux ont été réalisés sur la spiritualité africaine. De 

même plusieurs papes ont souligné la religiosité et le sens du sacré 

en Afrique. Ils ont mis en évidence les expressions de la spiritualité 

africaine4.  
 

Pour Oscar Bimwenyi, évoquer la spiritualité africaine « c’est, 

fondamentalement, parler de la relation de l’homme avec Dieu ou 

avec d’autres instances du monde invisible et inversement. Et 
l’homme dont il s’agit ici n’est évidemment pas l’homme in genere, 

mais l’homme africain concret, historique »5.  

 

C’est ainsi que la spiritualité africaine s’enracine dans une vision 
anthropocentrique où la personne humaine se définit comme un 

centre ouvert sur trois relations : relation avec lui-même, avec le 

 
4  Cf. Mboshu Kongo, « L’encyclique Redemptoris Missio et l’avenir de la 

Spiritualité Africaine », Luca Pandolfi (dir.), Evangelizzazione e dialogo con il 
mondo. La missione della Chiesa dalla Redemptoris missio a oggi, Urbaniana 
University Press, Città del Vaticano, 2021, 241-242. Voir aussi Mboshu 
Kongo, «L’apporto della spiritualità africana nel MRDZ», Mboshu Kongo 
(dir.), Papa Francesco e il Messale Romano per le Diocesi dello Zaire. Un rito 
promettente per altre culture, LEV, Vaticano 2029, 138-140. 

5  Oscar Bimwenyi-Kweshi, « La prière africaine », Réflexion théologique sur la 
spiritualité africaine, Actes du deuxième colloque international du 10-12 
janvier 1994, Kinshasa, Ed. Baobab, 100.  



 106 

monde invisible et avec la nature. La spiritualité est le cœur de la 

vie, de la culture, de toute vie individuelle et collective.  

 

La spiritualité africaine se fonde non pas seulement dans la 
connaissance que l’Africain a de Dieu, avec lequel il est en relation, 

mais aussi dans le fait que le Dieu des ancêtres est le même qui s’est 

révélé en Jésus - Christ. Ce n’est donc pas la judéité de Jésus qui 

concerne avant tout le chrétien africain, mais le fait qu’il est Christ 
et qu’il ait existé même avant Abraham, l’ancêtre des juifs (Pr 8, 30). 

Il est de ce fait le « musangana muena pu », le « trouvé, maître de là » 

qui ne peut être revendiqué par aucune culture de manière 

exclusive. C’est Lui qui les toutes façonnées.  
 

Cette dimension christologique ne fait pas de Jésus un étranger à la 

terre africaine. C’est plutôt son avènement en tant que Christ, Dieu 

en visite officielle sur la terre qui constitue la nouveauté aussi bien 
pour l’Africain que pour le juif. L’avènement qui nécessite pour les 

juifs, reconnaissance d’un messie et pour les Africains, la révélation 

du même Dieu de nos ancêtres qui se fait proche de nous. Ainsi la 
double expérience de la révélation et de la transfiguration du Christ 

constitue l’horizon de rapprochement légitime des peuples, des 

cultures et de leurs expériences spirituelles. 

 
Alors, l’on peut comprendre que la question de la spiritualité 

africaine s’inscrit dans la problématique générale de la rencontre du 

Christ avec l’homme africain culturellement situé. Il s’agit d’une 

spiritualité qui a sa couleur et ses caractéristiques propres découlant 
de la manière dont le chrétien africain réagit à la triple fonction de 

la parole créatrice qui appelle à l’existence (diyi difuki, en langue 

luba), qui maintient dans l’existence (diyi dikadiji) et qui rappelle 

(diyi dialukiji). Le « maintenir dans l’existence » constitue déjà une 
marche spécifique vers une plénitude toujours différée.  

 

C’est en ce sens que Oscar Bimwenyi soutient que l’être humain va 

son chemin en dépit des obstacles jalonnant sa trajectoire 
historique. Tel le tournesol suivant le mouvement du soleil, toute 

personne humaine est un pèlerin aiguillé par la lumière de 

l’improbable. Cette marche constitue l’axe majeur de sa spiritualité. 

 



 107 

Trois dimensions de la spiritualité africaine  
 

 

Pour Oscar Bimwenyi une spiritualité africaine doit être incarnée, 
dynamique, et dialogique.  

 
Une spiritualité de l’incarnation 

 

La spiritualité africaine ne peut se comprendre qu’au regard du 
mystère de l’incarnation. Elle prend à cœur toutes les valeurs de la 

culture africaine parce que Dieu s’est incarné et nous arrive par le 

chemin de l’histoire. Il a opéré auprès des nations en tant que parole 

créatrice, sagesse éducative et révélatrice6. Alors, le Christ apparaît 
manifestement comme pôle d’attraction de toutes choses, car il est 

leur artisan, leur lieu et le terme vers lequel elles sont orientées7.. 

 

La spiritualité de l’incarnation s’alimente de l’« Expérience 
autochtone de la même foi […] au même Seigneur incarné en 

Afrique, au sein des communautés surgies des eaux du même 

baptême, une voix nouvelle dans la polyphonie catholique ! »8. 

Puisqu’il est Dieu et, comme Dieu, il n’est étranger nulle part […].  
 

Cependant, la spiritualité de l’incarnation implique pour l’Église en 

Afrique, une remise en question permanente et une réflexion 

approfondie sur les méthodes d’évangélisation et sur l’attitude des 
agents de l’évangélisation qui doivent prendre en compte la réalité 

culturelle des peuples vers lesquels ils sont envoyés. Car, affirme 

Oscar Bimwenyi, « la Parole de Dieu rejoint l’homme là où il se 
trouve. Il ne s’agit pas simplement d’un là géographique, mais d’un 

là culturel, sinon épistémologique, un là où l’homme est en 

harmonie avec lui-même, avec son monde. Ce là n’est pas clos, 

fermé aux autres, il est ouvert de manière dynamique, critique, 

 
6. Cf. Oscar Bimwenyi-Kweshi, Inculturation en Afrique, 11.  
7. Cf. Bimwenyi-Kweshi, « Le Christ, pôle d’attraction de toutes choses », 

Revue du Clergé Africain, XXV, 1er janvier 1970, Inkisi, 1970, 9.  
8. Oscar Bimwenyi-Kweshi, Discours théologique négro-africain. Problème des 

fondements, 74. 



 108 

discernante »9. Aussi ce type de spiritualité met-elle en exergue la 

célébration de la parole de manière spécifique et non exclusive, 

comme une nouvelle manière d’évangéliser, de vaticiner dans 

l’Esprit saint. Quand la chèvre est là, on ne bêle pas à sa place. 
 
Une spiritualité dynamique 
 
Le caractère dynamique de la spiritualité africaine chrétienne 

s’explique par le fait que l’homme est un être en perpétuelle 

croissance ; toujours à la recherche de son Dieu : « Je suis toujours 

en train de le chercher, et toujours en train de voir, dit Oscar 
Bimwenyi… Je suis en train de courir vers lui pour le saisir, ayant 

déjà été saisi moi-même par lui depuis longtemps »10. Il y a là une 

dynamique fondamentale au sein de l’homme : « Tout (…) est en-

mouvement, Tout est tourné-vers, Tout est en-train-de-répondre ». 
C’est une rencontre dialogique, une expérience religieuse mystique, 

une rencontre qui implique une ouverture permanente de l’homme 

à son Dieu.  

 
La trajectoire spirituelle de l’homme africain vers l’Absolu est un 

cheminement de communion, de communication et de recherche 

permanente de Dieu. En ce sens, la vie chrétienne devient une 

invitation permanente qui implique une réponse permanente. Il 
s’agit, selon Oscar Bimwenyi, d’une invitation de celui qui me tient 

par la main et me dit : viens voir11. 

 

Puisque l’homme n’est pas une réalité figée, mais un sujet appelé à 
une transformation continue même devant la mort, l’homme 

africain qui a fait l’expérience de leur rencontre avec le Christ garde 

généralement son calme et toute sa sérénité jusqu’à dire aux siens : 

 
9. Oscar Bimwenyi-Kweshi, « Inculturation en Afrique et attitudes des agents 

de l’évangélisation », Bulletin de Théologie Africaine, Vol. III, n. 5, janvier -juin 
1981, 5. 

10. Oscar Bimwenyi-Kweshi, Interview sur la Théologie africaine accordée à 
Joseph Ballong, alors Directeur du Service français-Afrique de Radio 
Vatican, 2014, inédit.  

11. Cf. Oscar Bimwenyi-Kweshi, nterview sur la Théologie africaine accordée à 
Joseph Ballong, inédit. 



 109 

« Ncyaya kwakaya ba kaka (nord-kete), je m’en vais (là) où sont allés 

nos ancêtres »12.   

 

Nous sommes ici en présence de l’un des traits les plus typiques de 
la spiritualité de l’âme nègre traditionnelle : la sérénité. C’est ainsi 

que le 6 mars à 18 h 30, deux heures avant de quitter ce monde, 

Oscar Bimwenyi salue les siens avec ses paroles :  
 

 Pendant 52 ans, j’ai célébré l’eucharistie comme avènement d’un 
événement fondateur, surgissement toujours renouvelé du sens de 
l’existence, invocation et évocation, sans routine, du Très Haut. À 

ma mort, ce ne sera ni pain ni vin que je vais consacrer, mais moi-

même comme une hostie à sa gloire13.  

 
De ce point de vue, toute la vie est un cheminement vers 

l’improbable, une quête d’une plénitude toujours différée par 

laquelle l’homme fait l’expérience de la fugacité de sa vie en 

consolidant sa volonté de vivre la vie de Dieu. C’est en d’autres 
termes, la quête de la sainteté, fruit de la grâce de Dieu et de l’effort 

humain, qui exigent qu’on se dédie sérieusement à une prière 

ardente et à une ascèse permanente. Celle–ci implique qu’on 

s’exerce à un douloureux renoncement : à soi-même, à la gloire, à 
l’honneur, à la richesse, aux titres, au pouvoir et aux plaisirs de ce 

monde pour devenir un fou de Dieu. La spiritualité dynamique est 

une invitation au respect de la loi fondamentale inscrite dans nos 

cœurs et répercutée dans les coutumes et les traditions des peuples. 
Elle implique donc l’engagement au respect de l’autre et à la 

communion enracinée dans l’amour du prochain et de l’univers.   
 

Spiritualité de ku konda ou de l’accolade14 

 

La spiritualité est fondamentalement dialogique, selon l’expérience 
religieuse de la création. Elle assume une dimension intégrative aux 

sens vertical et horizontal. C’est une spiritualité de l’accolade, 

devise de son clan maternel : « Muka lukonda, luakakonda matunga ku 

Bakuba yi ku Pianga yi ku baluba nafika. Mukalukonda dibu, ba dibu 
dilengiela kupela, dipela babakulu yi bana bateti ». Ce qui veut dire :  

 
12. Oscar Bimwenyi-Kweshi, Discours théologique, 597. 
13. Inédit.  
14. Moi, j’embrasse toutes les nations.   



 110 

ils sont de ceux qui embrassent ou s’ouvrent à toutes les nations. Ils 
embrassent les Bakuba, ils embrassent les Pianga, ils embrassent les 
Baluba, ils embrassent les Pende. Ils embrassent la pierre où vont les 

adultes et les enfants pour moudre le kaolin.  
 

Il s’agit d’une spiritualité écologique, et donc intégrale, qui se 

manifeste dans la façon même de protéger le cosmos. Cela 

s’explique par le fait que l’homme est berger de l’univers, chargé de 

veiller à l’harmonie universelle. L’homme, affirme Oscar 
Bimwenyi, « n’est pas un potentat qui domine et exploite l’univers 

en despote, c’est un membre de l’équipage de la même barque 

cosmique, qui, quelque part, conserve des relations de fraternité 

avec le tout dont il est la symbiose et le porte-parole auprès de l’Être 
– Un créateur de toutes choses et dont il est l’interface »15.. 

 

La spiritualité de l’accolade trouve son fondement dans la lourde 

responsabilité que l’homme a reçue du Créateur. Sa tâche est de 
rétablir l’harmonie universelle. Ainsi, renchérit Oscar Bimwenyi : 

« L’homme est le pasteur de l’univers, chargé de maintenir sa 

charge pastorale universelle et de lutter contre tout ce qui menace 

la communion et, si celle-ci est brisée, de la rétablir »16.  
 

Non seulement les créatures connaissent Dieu, mais elles 

l’invoquent, elles le prient. Oscar Bimwenyi part du livre de la 

Sagesse pour signifier que la révélation est un processus de 
communication entre l’appelant et toutes choses en train de 

répondre – à-son-appel17..  La spiritualité de l’accolade conduit son 

bénéficiaire à une nouvelle existence, à vivre la relation avec Dieu 
comme Père, avec les autres comme sœurs et frères, et à 

expérimenter le monde comme un lieu de rencontre avec Dieu et 

avec les autres18. Cette idée de la fraternité cosmique est bien 

affirmée par le pape François dans son encyclique Laudato Si´. Il 

 
15. Oscar Bimwenyi-Kweshi, Le poids de l’homme dans l’univers selon les cultures 

et les religions traditionnelles africaines, inédit.  
16. Oscar Bimwenyi-Kweshi, « Réflexion théologique sur la spiritualité 

africaine chrétienne », La Prière africaine, 112. 
17. Cf. Oscar Bimwenyi-Kweshi, Message audio, inédit.  
18. Cf. Camilio Maccise, « Spiritualité missionnaire », Revue Africaine des 

Sciences de la Mission, 1995/3, 63.  



 111 

s’agit d’un effort de conversion à laquelle il convie tous les 

chrétiens. En effet, martèle François :  
 

J’invite tous les chrétiens à expliciter cette dimension de leur 

conversion, en permettant que la force et la lumière de la grâce reçue 
s’étendent aussi à leur relation avec les autres créatures, ainsi 
qu’avec le monde qui les entoure, et suscitent cette fraternité 

sublime avec toute la création, que saint François d’Assise a vécue 
d’une manière si lumineuse19.  

 

La spiritualité de l’accolade nous ouvre à la dimension de la 

compréhension, du respect de l’autre, de dialogue et de 

communion jusqu’à l’ivresse à laquelle nous invite Oscar 
Bimwenyi : « L’ivresse pour l’enivrement par Lui. Ça ne finit pas, etc. ». 

L’enivrement par Lui favorise l’ouverture obligatoire vers d’autres 

cultures, le respect et l’écoute dans l’espoir de contribuer à stimuler 

les idées, les énergies et la créativité de tous20. 
 

L’ouverture vers les autres cultures et vers le cosmos implique 

responsabilité, disponibilité et créativité. C’est dans cette optique 
qu’il convient de comprendre le pape François qui estime que 

l’Église doit être toujours communicative comme Dieu. Et quand elle 

n’est pas communicative, elle tombe malade. Il est vrai que lorsqu’on 

sort, il y a un risque d’accident. Mais il vaut mieux avoir une Église 
cabossée, qui sort, qui annonce l’Évangile, qu’une Église malade de 

la fermeture et de la moisissure destinée à la détérioration21. En 

effet, pour rencontrer, écouter et arriver à se connaitre 

effectivement, personne ne peut y arriver tout seul, en laissant les 
autres de côté. Cela exige une réflexion profonde, un surgissement 

de sens, une série de contradictions et de tensions inhérentes, qui 

reflètent les dimensions de détachement et d’engagement22. 

 
19. Pape François, Encyclique Laudato Si ,́ 221.  
20. Cf. Pour une Église Synodale : Communion, Participation et Mission 

Vademecum pour le Synode sur la Synodalité. Manuel officiel pour l’écoute et le 
discernement dans les Églises locales Première Phase : octobre 2021 – août 
2022.  

21. Cf. François, Exhortation apostolique Evangelii Gaudium, sur l’annonce de 
l’Évangile dans le monde d’aujourd’hui, du 24 novembre 2013, AAS 105, 
2013, 1019-1137, n. 49.  

22. Cf. Muamba Tujibikile, « Quelques considérations pour une spiritualité de 
la mission », Revue Africaine des Sciences de la Mission, 1995/3, 48. 



 112 

Une spiritualité libératrice  
 

 

Mais pour que la spiritualité de l’accolade puisse bien s’accomplir en 
dialoguant avec les autres, cela nécessite une formation, une 

formation assidue pour apprendre et comprendre surtout ce que 

signifie être une femme ou un homme. En effet, affirme Oscar 

Bimwenyi,  
 

il s’agit d’un apprentissage, d’une école. […] L’école d’humanité, 

l’école de puissance de ce qu’est l’homme, de sa dignité, du respect 
fondamental et radical qui est dans l’expression ‘’muka lukonda’’, 
c’est-à-dire que « moi, j’embrasse toutes les nations. Je m’ouvre à 

tous 23.. 

 

En bref, la spiritualité africaine doit être capable de répondre aux 

attentes des femmes et des hommes d’aujourd’hui. Ainsi, le 
christianisme n’apparaitra pas comme un vernis superficiel, mais 

comme un véritable facteur de libération24.  

 
 

Rita Mboshu Kongo 

 

 
 

 

 

 
 

 
23. Oscar Bimwenyi-Kweshi, « Quête de fondement de l’interculturel », 

Albert Kasanda Lumembu (dir.), Dialogue interculturel. Cheminer ensemble 
vers un autre monde possible, Paris, l’Harmattan, 2013, 69. 

24  Cf. Engelbert Mveng (dir), Spiritualité et libération en Afrique, Paris, 
L’Harmattan, 1987. Dans cette même perspective, le cardinal Joseph 
Malula et Mgr Matondo Kwa Nzambi avaient initié la formation 
inculturée et libératrice des jeunes (bilenge ya mwinda, jeunes de lumière) à 
la radicalité christique de l’émergence, en s’inspirant de l’initiation 
traditionnelle africaine. Cette spiritualité a été source de vocations 
sacerdotales et religieuses ; elle a façonné des familles chrétiennes et des 
responsables de communautés ; elle a suscité des citoyens engagés au 
service de la transformation socio-politique du pays. Certains l’ont payé 
de leur vie !  



 113 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

Laurence Huard 
 

 

 

 

 
 

uite à la parution de mon livre, Le Dey de l’hôpital, un aventurier 

en Algérie1, me voici en dialogue avec vous, chers lecteurs et 
chères lectrices, sur un sujet qui fait couler beaucoup d’encre 

et monopolise souvent la parole au détriment de combats plus 

essentiels qui nous rassembleraient, quelles que soient nos 

origines : préservation de la planète, un toit pour tous, une bonne 
éducation, un système de soin efficient, liste que vous compléterez.  

 

L’aventure à laquelle j’ai participé, qui conduit nos contemporains 

du sud et du centre de l’Afrique vers l’Europe, s’arrêtait souvent au 
Maghreb. Parfois, ces amis rencontrés dans le désert ou sur les 

routes, avaient quitté l’Asie ou le Moyen-Orient vers des terres 

promises qu’on situait mal sur une carte. En étais-je moi-même 

capable avant de les entendre parler amoureusement de leur 
maison natale ? 

 
1. Laurence Huard, Le Dey de l’Hôpital, un aventurier en Algérie, Paris, Édition 

Le Lys Bleu, 2022. 

S 



 114 

Des préjugés qui tombent 
 

 

De la Mauritanie à l’Algérie, leurs histoires croisent mon chemin, 
ma paroisse, nos marches dans le désert. Une aventure partagée, 

des événements simples - un anniversaire, une naissance, même la 

mort d’un compatriote, ou un choriste retrouvé inanimé sur la plage 

- les choses de la vie nous rassemblent, exilés en terre inconnue. 
 

À cette époque, après plusieurs séjours en Afrique centrale puis de 

l’ouest, je ne comprenais pas comment des hommes pouvaient 

quitter le sud, le soleil, le repos à l’ombre des grands arbres de la 
savane, pour gagner le froid, le ciel gris, et le rejet par les peuples 

du nord. À leur côté, j’allais apprendre que rien n’est aussi simple 

et que les paroles de la chanson d’Aznavour - « il me semble que la 
misère serait moins dure au soleil » - se lisent en miroir lorsque les 

richesses s’étalent en Occident. Nous pouvons aussi penser que la 

misère semble moins dure sous la pluie, là où un avenir semble 

possible. 
 

Est-ce à dire que les pays d’origine ne peuvent offrir d’avenir ? 

Allons doucement. L’avenir, quand on est jeune, a le goût du 

changement, ne pas faire comme les anciens, ne pas trimer tout le 
jour pour parvenir juste à nourrir la famille. Faire plus d’études, 

changer de statut social. Accéder aux richesses qui s’étalent, hier sur 

les grands écrans, aujourd’hui dans les réseaux sociaux. Être sur la 

photo au pied de la tour Eiffel, comme les autres, ou devant cette 
grosse voiture dont le propriétaire est probablement dans son 

bureau quand l’ami fait son selfie. Ces pensées-là peuvent jaillir des 

jeunes du monde entier, y compris de France. 

 
Vivre jeune, c’est vivre en rêve, c’est rêver. Sinon, c’est être déjà 

vieux. Bouger, risquer, s’arracher, la maturité passe par là. Qui 

prétendra arrêter cette énergie ? La canaliser peut-être, afin d’éviter 

les trop nombreuses morts sur les routes et dans les mers, et encore, 
peine perdue. Mais empêcher ces jeunes, filles et garçons, de courir 

après leurs rêves, ce serait presque criminel. Le monde change. 

Nous pouvons aller de plus en plus loin. Il devient logique de 

rencontrer sur nos routes des habitants de la planète entière. 



 115 

Une fois que nous avons parlé de la jeunesse et de sa fougue, qui 

nous expliquera que le monde déverse sur ses rives des pères et des 

mères quadragénaires, quinquagénaires, ou plus ? Si les hommes 

partent tenter leur chance à l’aventure pour aider la famille restée 
au pays, de plus en plus de femmes prennent aussi la route 

aujourd’hui ? 

 

Chaque personne part avec son histoire, celle de son pays, de sa 
ville, de sa famille, de sa culture. Avec d’autres, il m’est arrivé de 

croire que les mirages de l’occident attiraient. En écoutant, le désir 

de rejoindre la famille, le moment de prendre en main sa vie, la 

perspective d’un travail promis, transforment cet apriori. « Devenir », 
comme dans le film Va, vis et deviens 2; aller vers soi en quittant tout, 

à l’image d’Abraham.  

 

Les horizons sont multiples. Et puis, bien sûr, les routes criminelles 
existent. La traite humaine est réelle. Derrière, se cachent parfois des 

croyances ancestrales et brandissant la menace de représailles par 

les esprits eux-mêmes. Parfois organisant sur le parcours des 
rackets, de la violence, des viols, des rapts. Combien parient sur les 

rêves de leurs semblables et s’enrichissent ? Pendant ce temps, des 

hommes, des femmes, de plus en plus d’enfants, aspirant à vivre 

mieux, sont vendus, prêtés, enlevés, par des membres de la famille 
ou de parfaits inconnus.  

 

Dès la première étape, ces proies faciles deviennent esclaves. Les 

enfants se transforment en mule3, des femmes en jouet sexuel, des 
hommes sont mutilés et leurs morceaux de chair envoyés aux 

familles pour exiger rançon. Ce fut longtemps la spécialité des 

tribus du Sinaï, que l’on aurait préféré garder à d’autres évocations, 

celle du départ de la libération d’un peuple. Depuis, la pratique s’est 
exportée dans d’autres lieux d’Afrique, d’autres lieux de la 

Péninsule arabique, et se retrouve aussi sur d’autres continents. Est-

ce vraiment nouveau ? Mieux connue peut-être, sans toutefois être 

combattue.  

 
2. Va, vis et deviens est un film franco-israélien réalisé par Radu Mihaileanu 

et sorti en 2005. 
3  Transportent de la drogue ou d’autres marchandises. 

https://fr.wikipedia.org/wiki/Cin%C3%A9ma_fran%C3%A7ais
https://fr.wikipedia.org/wiki/Cin%C3%A9ma_isra%C3%A9lien
https://fr.wikipedia.org/wiki/Radu_Mihaileanu
https://fr.wikipedia.org/wiki/2005_au_cin%C3%A9ma


 116 

Qui disait que l’homme était un loup pour l’homme ? Ces sociétés 

humaines réunies autour de leaders qui ne reconnaissent aucune loi 

d’aucun pays se nourrissent de violence, de drogue, d’alcool et 

souvent de promesses d’une récompense dans l’au-delà. Avant cela, 
quels hommes, ou quelles femmes étaient-ils ? Quelles valeurs leur 

furent transmises ? Un propos qui pourrait faire l’objet de bien des 

pages. Revenons à nos préjugés. 

 
Libres de partir ? Nous venons de voir que certaines situations de 

mobilité s’imposent aux candidats proclamés. Si une certaine 

jeunesse rallonge le chemin vers d’autres pays et rêve d’images 

reçues, de films regardés, de photos envoyées par leurs camarades 
au loin, une autre jeunesse se trouve obligée de s’expatrier pour 

étudier, travailler, fuir l’oppression, comme les adultes. Quand un 

pays n’offre plus de perspectives à sa population, le départ vers 

d’autres possibles est-il libre ou vital… obligé ? 
 

Donc libres de rester ? Là aussi la réponse nous échappe. Quand la 

vie est menacée, quand la nourriture manque, quand d’autres vous 
poursuivent ou menacent les êtres chers et que pour les sauver vous 

devez passer par les cases mobilité et recherche d’argent, le choix 

semble imposé. 

 
En vivant au quotidien avec ceux de l’exil, en écoutant leur 

parcours, tout me déstabilisait, toutes mes certitudes tombaient. 

Chaque chemin devenait singulier.  

 
 

L’exil qui rassemble ou qui rend fou 
 

En Mauritanie, pays de transit, la paroisse nous rassemblait, la 
chorale assurait la vitalité des dimanches et des jours de répétition. 

Petite église famille à Nouadhibou4, la pêche attirait des travailleurs 

étrangers. Des familles entières s’étaient installées dans la capitale 

Nouakchott et dans cette ville du nord, proche du Maroc.  
 

 
4. Ville de la péninsule mauritanienne.  



 117 

Depuis les accords bipartites entre la Guinée et la Mauritanie, 

enseignants, cadres d’entreprise, ouvriers venus compenser le 

manque de main-d’œuvre après la fuite des travailleurs originaires 

du Sénégal, se rassemblent autour des paroisses. Ces familles avec 
enfants se sont adaptées au pays d’accueil tout en préservant leur 

religion, leurs codes alimentaires et vestimentaires. Des écoles 

privées se sont développées pour les accueillir avec un programme 

en langue française.  
 

La majorité des élèves y sont mauritaniens, issus de familles 

désirant que leurs enfants soient bilingues. La mixité s’y vit avec 

l’innocence des enfants. J’espère du moins qu’il en est encore 
ainsi. Non loin de nous, la pasteure chinoise rassemblait aussi ses 

brebis dispersées, venues de plusieurs continents. Les communautés 

musulmanes, elles, se réunissaient en fraternité, la Tidjaniya5 étant 

certainement la plus fréquentée ; les mosquées mauritaniennes ne 
refoulaient pas leurs adeptes. 

 

Tous exilés, pour des raisons différentes, mais choisies, nous 
formions une communauté parallèle à celle du pays, autour de 

l’église et du « jardin d’enfants » où se côtoyaient enfants 

mauritaniens et enfants de Guinéens et autres. La République 

Islamique de Mauritanie, elle, accordait à chacun un permis de 
présence, visa pour les Européens, ou permis de circuler des 

services du Wali6 pour les autres. Nos situations administratives, 

tant qu’elles furent respectées, permettaient de vivre une fraternité 

communautaire ouverte vers le pays d’accueil. Sont venus des jours 
où ce dernier succomba aux pressions européennes et se transforma 

en camp arrière destiné à recevoir et enfermer les candidats au 

départ vers l’Europe. 

 
Beaucoup ont tenté l’aventure, le plus souvent par bateau, et pour 

les plus téméraires, inconscients des dangers et des mirages, par le 

désert, via Zouerate7 puis la frontière algérienne.  

 

 
5. https://fr.wikipedia.org/wiki/Tijaniyya, confrérie musulmane 
6. Gouverneur, préfet. 
7. Ville terminal minier reliée par train à Nouadhibou. 

https://fr.wikipedia.org/wiki/Tijaniyya


 118 

Si ce second trajet semblait un peu fou, puisque se perdre dans le 

désert, sans guide, paraissait inévitable, le premier par l’océan, 

rejetait sur nos plages des cadavres gonflés, accueillis dans le 

cimetière chrétien dans la peine et le silence, quelle que fût la 
confession des personnes. Ils demeuraient là, souvent dans 

l’ignorance de la famille dont nous n’avions pas les contacts. Un 

jour, un membre de la chorale fut ainsi repêché. Une autre fois, deux 

paroissiens revinrent déshydratés, s’étant perdus dans le désert. 
L’un d’eux sombra dans une longue errance mystique, prêchant nu 

dans la ville et reconduit à la paroisse par ceux qui le croisaient, 

Mauritaniens ou autres. 

 
Ces mêmes personnes vivaient intégrées : l’un enseignant, l’autre 

coiffeur, ou encore pêcheur. Les parties de football les réunissaient 

sur le stade paroissial. Les marches que nous organisions dans le 

désert à proximité de la ville jusqu’à la baie, ou l’océan, les sorties 
baignades avec les familles, donnaient à la vie un semblant de 

plénitude. Mais le but était ailleurs : se sentir chez soi quelque part, 

fonder librement famille parce que les moyens étaient là, quitter les 
pièces de vie surpeuplées et peu salubres. Un bouillonnement 

intérieur d’aspiration légitime qui produit de l’énergie et du 

mouvement. Partir. 

 
Je retrouvais ce même appétit de vie meilleure en Algérie, avec des 

conditions d’existence clandestines. Cela change tout. Traqués, 

cachés, exploités, le quotidien des exilés sans papiers devient un 

cauchemar souvent enveloppé d’un besoin d’existence « normale ». 
Des couples se créent, des enfants naissent, des ghettos 

apparaissent. L’argent fait taire les autorités et les propriétaires. 

Tout devient possible. L’épée de Damoclès, elle, change le fond de 

l’humain. Pour survivre, pour accepter ces conditions de vie où 
prostitution, vente d’alcool, trafic humain, drogue sont parfois les 

seuls moyens de « gagner » de l’argent. Et, finalement, cela arrange 

une partie de la société d’accueil que l’on retrouve dans les « bars », 

les chambres, les quartiers où se vendent les stupéfiants.  
 

Pour éviter les viols, les femmes s’accrochent à un « protecteur ». 

Elles seront à lui, le temps de trouver l’argent pour aller plus loin. 

Enceintes, elles tentent l’aventure vers le Maroc ou la Tunisie qui 



 119 

deviennent nouveaux pays de transit. Elles ont avec elle le prix de 

la dette, l’enfant à naître. Charge à elle une fois en Europe d’assurer 

la venue du père. Qu’en est-il vraiment ? Je n’ai pas de visibilité sur 

cette réalité. Quels moyens de pression gardent-ils sur elles ? 
 

Ici, en France, nous retrouvons ces femmes avec leurs enfants, 

seules à essayer de concilier quête de papiers, travail pour nourrir 

la progéniture et éducation. Cette partie de la population en exil est 
peu médiatisée. Celle des aides ménagères, des personnes au 

service des plus faibles de nos contemporains français, que 

beaucoup ont découverts pendant la pandémie, présentes, 

laborieuses, nous l’oublions vite.  
 

L’actualité ouvre « Une » sur les autres, hommes désœuvrés, 

traumatisés, devenus violents au-dehors pour peut-être fuir la 

violence au-dedans. Traqués chez eux, ils le deviennent ici après 
avoir rêvé de liberté et de paix. Le cerveau ne fait plus la différence, 

ici et là-bas même combat : « Si je veux survivre, je dois me 

défendre… Attaquer le premier peut-être ». Le drame survient. Des 
innocents meurent. Pourtant, on savait. On savait que le point de 

rupture était proche. On sait que mettre un être humain en prison 

ouverte ou fermée, le comprime, l’asphyxie, lui fait perdre ses 

repères et parfois tout espoir en l’humanité. 
 

 

Témoignages de force et conditions  
du vivre ensemble 
 

Je pourrais terminer mon témoignage, en me focalisant sur les lois 

qui, en Europe, se durcissent à propos de l’accueil des exilés, sur les 

nationalistes qui prennent le pouvoir et essayent de faire chuter les 
vieilles démocraties qui peinent à se renouveler. Je préfère évoquer 

des parcours de vie qui nous montrent la résilience et la force de 

ceux qui migrent. 

 
Je pense à C., fuyant la RDC pour un mélange de raisons entre désir 

d’études et magie menaçant la famille. Son père disait à chacun de 

ses fils de partir pour vivre. Je le rencontre au Burkina Faso 

enseignant l’anglais, puis le retrouve en Mauritanie, coiffeur, 



 120 

chanteur-prêcheur au service des communautés chrétiennes. 

Inutile de vous dire que nous sommes tombés dans les bras l’un 

l’autre, membres d’une même courte histoire passée et membre 

d’une même famille. C. parvient à obtenir un visa pour la France 
grâce à son parcours universitaire et doit faire ses preuves pour 

obtenir le droit d’y rester plus de trois mois.  

 

Défi difficile à relever, clandestinité, avocat, travail au noir, 
plusieurs années de peur, d’études cachées, et il obtient enfin son 

sésame, avec de lourdes dettes à l’appui. Les frais d’avocat sont 

exorbitants. Ses frères l’ont aidé parce qu’ils étaient pour les uns déjà 

Français pour les autres régularisés, chacun avec un parcours dans 
la clandestinité. Aujourd’hui, papa de trois enfants, il vit avec sa 

femme au Canada. Il continue à travailler, à étudier, à se former. Il 

s’engage toujours dans sa communauté chrétienne. Au mérite, le 

pays lui a accordé la nationalité. 
 

M., Ivoirienne, donne naissance en Algérie à une petite fille, dont le 

père, exilé lui aussi, la frappe. Elle fuit avec son enfant. Elle échappe 
au viol en Libye mais pas à l’enfermement. Elle y est témoin de la 

torture et de la violence. Elle pense que la présence de sa fille l’a 

protégée. Elle traverse la mer dans un bateau qui s’enflamme. 

Brûlée au troisième degré, elle est héliportée jusqu’en Italie où elle 
demande l’asile. Attirée par la langue française et la communauté 

ivoirienne, elle gagne la France. Après des années sans papiers, elle 

reçoit finalement une carte de séjour. Aujourd’hui, elle commence 

une formation d’aide-soignante.  Sa fille entre au collège. 
 

T., enfant de 15 ans, fuit la Guinée après le massacre du stade de 

Conakry du 28 septembre 2009. Il arrive à Strasbourg. La France 

envoie les mineurs au hasard des pourcentages d’attribution dans 
l’un ou l’autre département. A dix-huit ans, les jeunes doivent 

devenir autonomes pour obtenir leurs papiers. Impossible de 

suivre un cursus scolaire général. Il s’inscrit dans une filière 

professionnelle et étudie l’imprimerie. Les livres l’accompagnent, le 
fascinent. Il est aujourd’hui auteur d’un livre poignant décrivant 

son parcours. 

 



 121 

Et je termine par F., maman congolaise, qui donne naissance à ses 

premiers enfants en Algérie. Accueillie dans un centre pour femmes 

seules avec enfants, elle peut souffler dans un milieu bienveillant. 

Elle, l’étrangère, vit grâce à la générosité des Algériens. Son 
parcours la mène aussi de la Libye à l’Italie. Aujourd’hui, elle 

travaille comme aide-soignante à Milan. Elle vient de reprendre 

contact avec le Centre Darna, où ses enfants ont vécu leur première 

année, pour faire un don au profit des mamans algériennes. 
 

 

Aidez-nous à mieux les accueillir  

Alors que je préparais ces quelques réflexions, un nouveau projet 

de loi migration se discute en France. Les associations, les syndicats, 
les députés… se concertent, débattent autour de nouvelles 

propositions. Les uns souhaitent limiter l’arrivée de personnes sur 

le territoire. Les autres veulent améliorer les conditions de vie de 

ceux qui sont déjà là. D’autres encore privilégient la venue de ceux 
dont la France a besoin. J’espère que parmi eux, parmi elles, l’idée 

d’écouter les premiers concernés germera. 
 

Lors de mes différents séjours missionnaires en Afrique, ceux qui 
partent étaient perçus soit comme des faibles qui ne savaient pas se 

contenter de ce que les autres endurent, soit comme des rêveurs. 

Pas très bien considérés, incompris.  

 
J’espère que notre regard change. Que ceux qui, partis vivre au loin 

par choix, par désir de transmettre ce qu’ils ont de plus fort en eux, 

peuvent porter ce même regard sur ces exilés aux parcours si 
difficiles.  

 

À l’arrivée, tous sont égaux. Ils apportent en Europe, comme les 

missionnaires ailleurs, leur désir de vivre la différence, ce en quoi 
ils croient profondément. Ils se mettent au service des populations 

locales. Ils diversifient les cultures et les enrichissent. Leur 

dynamisme est indispensable ; leur regard neuf sur les choses 

permet la créativité. Le choc des idées, des manières de faire, des 
valeurs bouleversent de part et d’autre, transforment de part et 

d’autre. 



 122 

La relation au vivant de ceux qui viennent d’ailleurs nous aidera 

aussi à prendre soin de notre planète. Ici, dans l’Est de la France, les 

Young Caritas, branche jeune du Secours Catholique Caritas France, 

sont majoritairement d’origine étrangère et s’engagent pour la 
sauvegarde de l’environnement.  

 

Missionnaires au loin, vous connaissez les valeurs des peuples dont 

les exilés, arrivés ici, sont porteurs. Vous connaissez les difficultés 
qui peuvent les pousser au départ. Vous avez aussi ressenti les 

peines de l’exilé loin de tous ses repères. Aidez-nous à mieux les 

accueillir. 

 
 

Laurence Huard  

 

 
 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 



 123 

 
 
 
 
 

 
 

Emmanuel Babissagana  
 
 

 
 

’est le 28 novembre à 14h que s’est ouverte, à l’Université 
catholique de Louvain, l’édition 2022 du colloque Omnes 
Gentes, en présence du Nonce apostolique, Mgr Franco 

Coppola, de l’évêque de Liège, Mgr Delville, du directeur de Missio 
Belgique, l’abbé Théogène Havugimana, des doyens de facultés de 
théologie de l’Ucl et de la KU Leuven, de professeurs venus de 
différents continents, de nombreux étudiants, notamment de Lumen 
Vitae et autres participants distingués, parmi lesquels des membres 
de la communauté anglicane et évangélique. Des représentants des 
institutions partenaires d’Omnes gentes étaient présents. C’est dans 
cette dynamique que s’inscrit le colloque tenu les 28, 29 et 
30 novembre 2022 autour des enjeux ecclésiaux et pastoraux liés à la 
diversité des acteurs et actrices dans l’Église en Belgique. Points de 
départ de cette initiative, un certain nombre de constats ou de réalités 
concernant les transformations de l’Église en Belgique. 
 
1- La sécularisation galopante dans la société belge oblige à repenser 
les modalités de notre être-chrétien et de notre mission ou de la 
manière dont nous devons continuer à être missionnaires, témoins 
de Jésus et de l’Amour de Dieu pour tous les humains.  
2- La baisse inexorable des vocations sacerdotales et la compensation 
de cette baisse par l’accueil sans cesse croissant d’acteurs pastoraux 
et notamment de prêtres en provenance d’autres pays et continents, 

hroniques 

C 



 124 

au point qu’ils sont devenus majoritaires dans certains diocèses ainsi 
que dans certaines communautés religieuses. Un phénomène qui 
témoigne de ce que désormais, « Aucune Église n’a le monopole 
exclusif de la mission, toutes le sont et le seront davantage si elles 
s’inscrivent dans une perspective de collaboration ou 
communication » (Abbé Théogène Havugimana).  
3- La remise en cause croissante de ce phénomène dit de « mission 
inversée », au motif que ces prêtres « venus d’ailleurs » ne 
contribuent pas de manière évidente à la croissance de l’Église belge 
et européenne dans son ensemble. Dans un texte publié à ce propos 
en juin 2022 sur le blog diakonos.be, on peut lire :   
« Cette présence [des prêtres venus d’ailleurs] a bien sûr des aspects 
positifs : les paroisses sont tenues, on évite les regroupements et les 
tournantes de messe, le clergé est rajeuni et de niveau universitaire, 
on montre l’universalité et la diversité de l’Église. Mais l’ampleur 
massive du recours aux prêtres africains a également créé un 
déséquilibre et comporte de nombreux aspects plus négatifs au 
niveau pastoral et éthique. Le bilan est également mitigé : ce système 
n’a pas permis, en trente ans, de relancer ni l’évangélisation ni les 
vocations locales ».  De plus en plus d’évêques, de théologiens, de 
chrétiens et chrétiennes en seraient ainsi à se demander si la venue 
de prêtres d’autres horizons serait vraiment la solution pertinente et 
durable à la crise des vocations qui touche le sacerdoce ordonné.  
4- La présence au sein des communautés de chrétiens de diverses 
origines et cultures est de plus en plus forte. Cette présence de 
l’universel « ici » et non plus par-delà nos frontières, ce métissage 
inexorable de notre Église ont d’ores et déjà des conséquences 
importantes pour l’animation des communautés chrétiennes.  
5- L’Église en Belgique est depuis entrée dans le « temps de 
l’hétéroclite », qui l’oblige à relever de nouveaux défis spirituels, 
théologiques, ecclésiaux et pastoraux, dont notamment celui de 
l’unité dans la diversité, de continuer à être, à vivre, à se reconnaître 
et à annoncer l’Évangile comme membres d’un seul et même Corps, 
celui du Christ. Un défi actuel qui était déjà aussi celui de l’Église 
originelle, comme en témoignent les Actes des Apôtres. Comme l’a 
rappelé Mgr Koen Vanhoutte, évêque référendaire de Missio 
Belgique à ce propos, il s’agit, pour les chrétiens natifs et immigrés, 
« d’explorer ensemble le caractère unique d’un témoignage 
missionnaire dans une culture qui, dans l’ensemble, dit adieu à Dieu, 
au Christ et à l’Église. Ce défi est bien plus large que la simple 
préservation de ce qui reste de la vie de l’Église ici ».  
 

Emmanuel Babissagana 



 125 

 
 
 

 
 

Claude Tassin, Paul, le travail et l’argent. Des domaines futiles ? 
Paris, Médiaspaul éditions, col. « Paul apôtre », 2021. 

 
 
Le livre de Cl. Tassin est le produit d’une réflexion qui le 

préoccupe sur les rapports de Paul au travail et à l’argent. Pour lui, Paul 
n’invente pas le sens positif du travail et les réseaux d’entraide ; il les 
emprunte au judaïsme et à l’Empire romain et cherche à savoir dans quelle 
mesure les usages économiques de son époque correspondent aux 

orientations de l’Évangile. Pour éclairer sa 
démarche, Tassin fait le choix d’une analyse 
suivie des lettres de Paul répartie en cinq 
chapitres qui se concluent chaque fois par 
des réponses aux questions sur lesquelles 
porte sa recherche : quelles sont les 
intentions de Paul lorsqu’il met son point 
d’honneur à ne vivre à la charge de 
personne, à travailler de ses mains pour 
gagner ce qui est nécessaire pour lui et ses 
compagnons lorsqu’il dénonce le danger du 
parasitisme, lorsqu’il organise une collecte 
en faveur des chrétiens de Jérusalem ?  

Le premier chapitre développe les 
éléments du contexte sociologique et 
économique du monde juif et romain qui ont 
influencé les voyages missionnaires de Paul. 
L’impôt payé à César et le tribut annuel 
versé par les juifs au Temple de Jérusalem 
sont des réalités. En conseillant par exemple 
aux Romains de se soumettre aux autorités 

parce que toute autorité vient de Dieu (cf. Rm 13, 1), Paul a l’intention 
d’éviter aux chrétiens tout comportement provocant qui les rendrait en 
quelque sorte responsables des persécutions qu’ils subissent. 

Le deuxième chapitre aborde les traits particuliers du repas du 
Seigneur à Corinthe (1 Co 11, 17-34). Ce dernier repas du Seigneur éclaire 
la vie et l’action de Paul en termes d’hospitalité, de relations dans un 
banquet digne de ce nom, de consommation des produits de la terre, 
d’autonomie, de soutien divin assurant la fidélité au Christ. En se 
focalisant sur le repas à Corinthe, Paul donne à réfléchir sur les éventuels 
conflits entre les comportements socioculturels instinctifs et les valeurs de 

ivres 



 126 

l’Évangile. Le récit ne vise pas à propager une doctrine, mais à transformer 
la manière de penser et de gérer les relations. 

Le troisième chapitre analyse les confidences de Paul : ses soucis 
ordinaires d’hébergement, d’alimentation et d’habillement, ses frais de 
voyage et de service, son attitude à exercer gratuitement son ministère 
pour des « motifs spirituels profonds » (98), mais qualifiée d’insultante par ses 
détracteurs à cause de son refus de percevoir des subsides, son aveu de 
vivre dans le manque et d’avoir perçu le paiement de certaines Églises 
pour assurer le service d’autres Églises (2 Co 11, 8-9), etc. Paul est 
préoccupé par le travail manuel et affirme se soumettre à ce régime 
laborieux : « nous travaillons nuit et jour… » (1 Th 2, 9), ou encore : « nous 
peinons en travaillant de nos mains » (1 Co 4, 12). Il demeure et travaille 
chez Aquilas et son épouse Priscille parce qu’il a le « même métier » de 
skènopoios (fabricant de tentes) que ce couple (Ac 18, 1-3). Il pose le travail 
comme condition pour manger, recevoir une rémunération ou une 
récompense (1 Th 3, 10-13 ; Rm 4, 4). Ainsi, par son travail harassant et son 
exhortation au travail, Paul incarne le dévouement maternel et assume sa 
tâche éducative de père auprès des personnes auxquelles il s’adresse (83). 

Le quatrième chapitre contient les instructions missionnaires de 
Jésus. Ce que Tassin met en évidence dans son analyse de ces récits, c’est 
l’accueil mutuel de deux gratuités : la gratuité de celui qui annonce la 
Bonne Nouvelle et celle de celui qui la reçoit comme grâce offerte. C’est à 
ce niveau que l’auteur fait le lien thématique entre Paul et les évangiles. 

Le cinquième chapitre mentionne la grande collecte en faveur de 
l’Église de Jérusalem. Pourquoi cette forme de solidarité qui a mobilisé les 
énergies de Paul ? Tassin avance des raisons économiques, des enjeux 
sociopolitiques et des impératifs de l’Évangile : irruption d’une terrible 
famine à Antioche, manque dans lequel se trouvent les frères de Jérusalem 
dont Paul n’expose pas les raisons, pauvreté de ses « saints » à cause d’un 
ostracisme économique, renforcement du pouvoir personnel de Paul, 
promotion des groupes chrétiens issus du monde païen, etc. 

En définitive, le livre de Cl. Tassin est d’un grand apport pour la 
mission et la missiologie parce qu’il démontre que l’évangélisation se fait 
en questionnant les événements du contexte dans lequel elle se déroule. La 
vie missionnaire est profondément marquée par des rencontres sur les 
questions financières et matérielles, preuve que les questions pécuniaires 
ne sont pas futiles à côté de l’annonce du message de Dieu.  

Toutefois, cela ne signifie pas que ces deux domaines sont 
totalement ouverts l’un à l’autre. On reste encore dans une conception 
dualiste quand on continue de justifier la sécularisation dans les milieux 
industriels et l’augmentation de la pratique religieuse et des vocations à la 
vie religieuse et à la prêtrise dans les milieux pauvres par la question du 
travail et de l’argent. Une conversion reste donc à faire à la fois pour 
ceux/celles qui considèrent cette question comme point de départ et pour 
ceux/celles qui la prennent comme point d’arrivée. 

 
Jean-Claude Angoula 



 127 

Dennis Gira, Le dialogue interreligieux : une perspective chrétienne. Les 
questions qui vous brûlent les lèvres… mais que vous n’avez jamais osé 
poser, préface de Jean-Marc Aveline, Marseille, Publications 
Chemins de dialogue, 2022. 

 
L’ouvrage de D. Gira choisit de réveiller la compréhension et la 

pratique du dialogue interreligieux non seulement chez ceux/celles qui le 
vivent, mais aussi ceux/celles qui s’y opposent. Les réflexions sont 
réparties en dix chapitres et mises en regard avec les personnes en situation 
qui hésitent, s’interrogent et veulent connaître, ce qui permet de considérer 
leur apport anthropologique, théologique et spirituel à la question du 
dialogue. 

Le livre nous apprend sur nous-mêmes 
et sur nos méthodes d’explication du dialogue 
entre croyants : « les réactions négatives, 
soupçonneuses et hésitantes par rapport au dialogue 
sont peut-être partiellement notre responsabilité à 
nous, les spécialistes chrétiens de l’une ou l’autre 
religion, les théologiens, les responsables de l’Église, 
les médias, etc.- car nous n’avons peut-être pas su 
valider les questions importantes et légitimes » (19). 
Voilà pourquoi pour se livrer à une approche 
d’un dialogue différent, D. Gira détruit d’abord 
un certain nombre de « mythes », au sens de 
représentations mentales déformées de la réalité, 
assumées parfois communautairement. Au 
nombre des préjugés figurent, bien entendu, la 
négativité de l’appartenance religieuse de l’autre, mais aussi la prétention 
à la supériorité religieuse dont on aurait le monopole. Gira illustre ses 
propos par ses expériences de rencontre avec les bouddhistes du Japon et 
certaines opinions récoltées dans son parcours d’intervenant dans des 
universités, grands séminaires et paroisses : dire aux chrétiens de 
dialoguer c’est leur demander de changer leur foi, il n’y a rien de vrai et de 
saint dans toutes les religions, il n’y a pas de différence entre les religions, 
la conviction sur l’unicité et la centralité du Christ n’autorise plus à 
dialoguer avec les croyants des autres religions, convertir les gens vaut 
mieux que dialoguer avec eux, les exigences du dialogue ne sont pas à la 
portée de tous, etc.  

D. Gira entraîne son lecteur à se démarquer de ces « prêt-à-
penser » qui constituent un dérivatif idéologique. Les réponses qu’il 
propose aux questions des personnes qui hésitent à s’engager dans le 
dialogue sont à la fois « cohérente avec la foi chrétienne et respectueuse des 
traditions » qui font vivre ceux qui souhaitent dialoguer avec les chrétiens. 
Un tel apport correspond à la définition minimale du projet 
anthropologique puisqu’un respect intégral des différences impose à 
chaque communauté religieuse un effort de compréhension réciproque. 

La mention des références et auteurs comme le prologue de saint 
Jean (Jn 1, 3), Ep 3, 18, Grégoire de Nysse, Ecclesiam suam, Nostra aetate, etc. 



 128 

donne l’occasion au lecteur de percevoir l’importance de l’engagement 
ecclésial dans le dialogue, de se rappeler les fondements théologiques du 
« respect fondamental qui va jusqu’à reconnaître que l’autre a quelque chose 
d’important à me dire – même sur le mystère qui fait vivre tout être humain – 
quelque chose que j’ai besoin d’entendre et qui est capable de me faire grandir 
comme personne et comme croyant/e » (29).  La perspective de D. Gira conduit 
également à mieux situer cet engagement dans la théologie, à établir les 
liens entre des passages bibliques, écrits du magistère et des théologiens 
ou des « spécialistes » parfois disjoints et trop restreints, à intégrer vie 
quotidienne et vie religieuse. Gira met ainsi en avant deux dimensions : 
celle des fondements de la foi et celle d’une spiritualité qui permet de 
mieux vivre cette foi à travers les circonstances changeantes de la vie (166). 

Le concept de « spiritualité chrétienne du dialogue interreligieux » 
fait l’objet d’un long développement dans le livre. Selon D. Gira, c’est « la 
spiritualité de base de ceux qui, pour une raison ou une autre, décident de 
s’intéresser ou de s’engager dans le dialogue » (166). Elle est le moteur qui fait 
avancer le croyant. Raison pour laquelle « un chrétien, si son désir de 
découvrir l’expérience religieuse des autres est profond et bien fondé, ne se satisfera 
ni de présentations superficielles de cette expérience ni de détails théoriques qui le 
dépasseraient » (166). La spiritualité du dialogue a donc une valeur pratique. 
C’est même là le test qui permet de l’identifier, de le faire vivre, de devenir 
un « être de dialogue » (188). 

Chacun des thèmes d’analyse de D. Gira peut constituer un 
ouvrage à part. Le mérite de l’auteur qui les a mis dans un même livre est 
de montrer aussi la complexité du terrain du dialogue, étant donné les 
différences des aires culturelles et missionnaires. Son apport nous semble 
pouvoir contribuer à la mission et à la pastorale actuelles des Églises et 
communautés religieuses, en indiquant à quelles conditions elles peuvent 
devenir plus attentives à la ressource dialogale. En effet, elles sont parfois 
portées à méconnaître les questions qui brûlent les lèvres de leurs 
membres. Elles peuvent rattraper leur retard en faisant place aux 
perspectives de Dennis Gira. 

 
 

Jean-Claude Angoula 
 
 
 

Achevé d’imprimer par Corlet — 23020643 Condé-en-Normandie 
N° d’imprimeur :         — dépôt légal :       2023 — imprimé en France 

Commission Paritaire des Publications de Presse : Certificat n° 1025 G 
 
 
 

 




	Sp.250 couverture 1
	Spi250
	Sp.250. Cou 2

