Actualite

« Dennis Gira. Spiritus, une grille de lecture pour la vie

« Patrick Mbea. Réception de la revue Spiritus en Centrafrique
« Armel Duteuil. Une réflexion sur Spiritus

« Sidnei Marco Dornelas. Lire Spiritus au Pérou

Dossier

Inculturation et libération

Varia

« Rita Mboshu Kongo. Pour une spiritualité africaine
« Laurence Huard. A l‘écoute des migrants

Chroniques

« Emmanuel Babissagana. Actrices et acteurs d'origines diverses
dans 'Eglise

Revue
d'expériences

et de recherches
missionnaires

SPIRITUS 250 ISSN 0038-7665

Dossier

Inculturation et libération

Prochain dossier
Synode sur la synodalité II

N° 250
Mars 2023

SPIRITUS : 13 €

=
=
4+
S
QO
=
—
4
QL
=
=
L)
S
~
4+
—
-
)
=
—
2023




@ommaire

Edito : Toujours plus loin

Actualité missionnaire

Dennis Gira

Spiritus, une grille de lecture pour la vie 7
Que dire de Spiritus au moment ou sort son numéro 250? Dennis Gira,
longtemps membre du conseil de rédaction de la revue, entend dégager trois
orientations essentielles qui ont impacté sa propre vie : Phymilité, le dialogue
interreligieux et son lien intrinséque avec 1’annonce de I’Evangile. Ces trois
dynamiques ont structuré sa grille de lecture non seulement de Spiritus, mais
aussi son engagement dans le monde et I’Eglise.

Patrick Omer Mbea

Réception de la revue Spiritus en Centrafrique o .13
Au ceeur d’un pays en pleine tourmente, la République centrafricaine, I’Eglise
s’efforce d’y porter un message de paix et de réconciliation et contribuer a la
reconstruction du pays. Dans ce contexte, la réflexion sur la mission s’avére
importante et pour ceux qui sont déja sur le terrain et pour ceux qui se forment
ayaller. C’est ainsi que Patrick Mbea se rappelle larevue Spiritus et son apport

dans la formation et dans le quotidien de la vie missionnaire.

Armel Dutell

Une réflexion sur Spiritus 15
Armel Duteil apprécie Spiritus qui a accompagné sa formation en théologie, a
éclairé les débats houleux suscités Ipar le concile Vatican II. Aujourd’hui, la
revue accompagne sa réflexion sur la mission. Ainsi le numéro sur le Synode

a ét¢ d’un grand soutien pour le lancement du synode sur la synodalité dans
plusieurs structures ecclésiales. Néanmoins, quel avenir pour la revue dans un
monde ot on lit de moins en moins ? Il fait des propositions stimulantes.

Sidnei Marco Dornelas

Lire Spiritus au Pérou. Penser la mission aujourd’hui 18
Au cceur de son expérience pastorale au Pérou, la revue Spiritus est pour
Marco Dornelas comme une fenétre sur la mission universelle. Elle le met en
relation avec diverses expériences missionnaires a travers le monde. Mais,
avec lamondialisation, la revue Spiritus, qui entend tenir compte des pratiques
missionnaires, ne devrait-elle pas orienter sa réflexion un peu plus vers les
routes de la mobilité humaine multidimensionnelle ?



Dossier : Inculturation et libération

Philippe Chanson
Inculturation, acculturation, contextualisation :
éclairage anthropo-théologique
Pour nous aider a comprendre de nombreuses expressions liées a la thématique
du dossier de ce huméro 250 de la revue Spiritus, Philippe Chanson nous
propose un éclairage anthropo-théologique de trois expressions : inculturation,
acculturation, contextualisation. Expressions dont il faut user en théologie et
en missiologie avec beaucoup de délicatesse. Elles doivent nous aider non
seulement a comprendre, mais surtout a entendre 1’ Autre.

Paulin Poucouta

Chemin d’Emmaiis, chemin de libération

La quéte de libération est au coeur de tous les peuples, qui ’expriment chacun
a sa maniére. Ainsi, le soupir de désespoir des disciples d’Emmaiis traduit non
seulement leur soif de Il%ération, celle de tout un peuple. Sans renier la
légitimité de leurs asFirations, Jésus les invite a dépasser leur nationalisme
pour une expérience libératrice plus radicale, plus profonde, plus holistique,
plus universelle, plus fraternelle. Sa mort et sa résurrection en sont les ressorts.

Csilla Kovacs
La dynamique religieuse de la libération chez F. Eboussi-Boulaga
Une [ecture théologique de « Christianisme sans fétiche »
Partant du «livre fétiche», Christianisme sans fétiche, du penseur
camerounais Fabien Eboussi-Boulaga, Csilla Kovacs présente un aspect peu
commenté de sa pensée. 1l s’agit de la libération entendue comme catégorie
du salut. C’est 1a le ressort et I’horizon de tous les autres types de libération.
En ce sens, Eboussi-Boulaga ne compléte-t-il pas de maniére fort pertinente la
réflexion des divers théologiens de la libération ?

Roberto Tomicha Charupa

Le « mysticisme autochtone » dans la perspective amazonienne

Dans Querida Amazonia, le pape Frangois demande non seulement d’écouter
les cultures et les religions amazoniennes, mais aussi d’apprendre d’elles, de
leur dynamisme, de leur vision du monde et de leur spiritualité. Ainsi,
I’expérience amérindienne de Dieu-Déesse, congue comme Grand-Pére-
Meére, peut enrichir I’expérience chrétienne du Mystere ineffable et, par
conséquent, la tradition mystique chrétienne.

Fabrice Nsemi

L’interculturalité selon Benoit XVI

Aujourd’hui, il n’est pas possible de parler de I’inculturation sans évoquer
un de ses pendants, I'interculturalité. Ce théme revenait souvent chez
Joseph Ratzinger et le pape Benoit XVI. Comment et dans quel contexte
ce théme s’est-il invité au menu de sa réflexion ? Quels en sont le ressort
et le coefficient théologiques? N’est-ce pas ’occasion de rendre un
vibrant hommage au théologien et au pape emérite ?

Frangois Odinet

Pour une diaconie de la foi. « L’attention spirituelle » au cceur de la
lutte contre la misere

Dans la lutte contre la précarité, on a tendance a oublier la foi et les
pratiques spirituelles des personnes. D’ou la nécessité d’ajuster notre
compréhension de la diaconie et de la place que celle-ci tient dans la
mission de I’Eglise. En effet, reconnaitre que les pauvres sont des sujets
de foi peut nous engager dans une « diaconie de la foi ».

2

25

37

51

64

78

91



Varia

Rita Mboshu Kongo

Oscar Bimwenyi-Kweshi. Pour une spiritualité africaine

Oscar Bimwenyi-Kweshi est un des baobabs de la théologie africaine. On ne
sait pas assez que ce fondateur de la congrégation « sainte Trinité » nous laisse
également en héritage une spiritualité africaine, un pelerinage tendu vers la
lumiére de I'improbable. Rita Mboshu Kongo en présente ici les trois
dimensions principales: une spiritualit¢ de I’incarnation, une spiritualité
dynamique et une spiritualité « de I’accolade ».

Laurence Huard
A Pécoute des migrants
Suite a la parution de son livre, Le Dey de I'hdpital, un aventurier en Algérie,
Laurence Huard engage ici un dialogue avec les lecteurs et lectrices de la revue
a propos des migrants. Il s’agit d’un sujet dont on parle souvent et qui fait
couler beaucoup d’encre. Elle propose de s’investir dans des combats plus
essentiels qui nous rassembleraient, quelles que soient nos origines.

Chroniques

Emmanuel Babissagana
Actrices et acteurs d’origines diverses dans I’Eglise catholique
de Belgique
Les 28, 29 et 30 novembre 2022 fut organisé a Louvain-La-Neuve eta Leuven
un colloque autour des enjeux ecclésiaux et pastoraux liés a la diversité des
acteurs et actrices dans ’Eglise catholique en Belgique. Points de départ de
cette initiative, un certain nombre de constats ou de réalités concernant les
transformations de 1’Eglise en Belgique depuis quelques années. Les
organisateurs nous en livrent ici le compte-rendu.

Livres

Recensions

103

113

123

125

Claude Tassin, Paul, le travail et I'argent. Des domaines futiles ? Paris,

Mediaspaul éditions, 2021.

Dennis Gira, Le dialogue interreligieux : une perspective chrétienne. Les
questions qui vous brilent les lévres... mais que vous n’avez jamais osé poser,
préface de Jean-Marc Aveline, Marseille, Publications Chemins de dialogue, 2022.



Chrétiens du Sud-Soudan :
Sel et lumiere (Mt 5, 13.14)

(...) Je voudrais donc m’arréter sur les paroles de
vie que notre Seigneur Jésus nous a adressées aujourd’hui
dans I’Evangile : « Vous étes le sel de laterre [...]. Vous
étes la lumiére du monde » (Mt 5,13 .14).

(...) Ayjourd’hui, je voudrais vous remercier,
car vous étes le sel de la terre dans ce pays. Pourtant, face
atant de blessures, a la violence qui alimente le poison de
la haine, & I’iniquité qui provoque la misére et la pauvreté,
VOUS pouvez vous sentir petits et impuissants. Mais,
lorsque la tentation de vous sentir inadéquats vous
assaille, essayez de regarder le sel et ses petits grains :
c’est un petit ingrédient et, une fois posé sur une assiette,
il disparait, il fond, mais c’est précisément de cette facon
qu’il donne de la saveur a tout le contenu. Ainsi, nous,
chrétiens, bien que fragiles et petits, méme lorsque notre
force semble faible face a I’ampleur des problémes et a la
fureur aveugle de la violence, pouvons contribuer de
maniére décisive a changer I’histoire.

(...) Fréres et sceurs, I’invitation de Jésus a étre
la lumiere du monde est claire : nous, qui sommes ses
disciples, sommes appelés a briller comme une ville
placée en haut, comme un chandelier dont la flamme ne
doit jamais s’éteindre. En d’autres termes, avant de nous
inquiéter de I’obscurité qui nous entoure, avant d’espérer
que quelque chose s’éclaircisse autour de nous, il nous est
demandé de briller, d’illuminer par notre vie et nos
ceuvres les villes, villages et lieux que nous habitons, les
personnes que nous fréquentons, les activités que nous
menons.

(...) Chers bien-aimés, je vous souhaite d’étre le
sel qui se repand et se fond avec genérosité pour parfumer
le Sud-Soudan du go(t fraternel de I’Evangile ; d’étre des
communautés chrétiennes lumineuses qui, comme des
Cités placées en hauteur, jettent une lumiére de bien sur
tous et montrent qu’il est beau et possible de vivre
gratuitement, d’avoir de I’espoir, de construire ensemble
un avenir réconcilié. Freres et sceurs, je suis avec vous et
je souhaite que vous fassiez I’expérience de la joie de
I’Evangile, de la saveur et de la lumiere que le Seigneur,
«le Dieu de la paix» (Ph4, 9), le «Dieu de toute
consolation» (2 Co 1, 3), veut répandre sur chacun de
VOUS.

Pape Frangois, Homélie a Juba au sud Soudan,
Dimanche, 5 février 2023.




Editorial

Toujours plus loin

‘expérience biblique en témoigne : 'est a partir de la Parole

de Dieu que se construisent la capacité et la volonté de

réunifier une expérience missionnaire qui avance et se
fortifie. Au peuple d’Israél, Moise demande d’aller jusqu’au bout
du chemin qui lui est destiné : « Vous allez passer le Jourdain pour
aller prendre possession du pays que le Seigneur votre Dieu vous
donne» (Dt9, 1; 11, 31). A Simon Pierre et a ses compagnons, Jésus
donne cette injonction: « Avance en eau profonde et jetez vos
filets... » (Lc 5, 4).

Le Jourdain et le lac de Génésareth sont pour Israél et pour les
apotres des défis a relever a tout prix. Rien ne doit les arréter ni
empécher la pleine réalisation deleur activité. Dans cette
perspective, la mission consiste a « aller toujours plus loin » dans les
initiatives qui sont prises. Confrontée aux défis des réalités du
terrain, I'expérience missionnaire est appelée a se développer parce
que les logiques qui la structurent sont définies par des orientations
normatives ou la parole au caractere sacré. En prenant comme
arriere-fond les deux passages du livre du Deutéronome et de
I'évangile de Luc, il est possible de dégager trois attitudes qui
résument la tonalité de la revue Spiritus, et dont ce numéro 250,
particulier par son chiffre rond, voudrait encore faire écho.

La premiere est d’ordre analytique et vise a décrire les logiques de
l'action présentes dans chaque expérience missionnaire concrete.
Restant dans le langage de Lucien Lozo, éditorialiste du premier
numéro de Spiritus de juin 1959, nous parlerions de «fichier
analytique » regroupant des références concernant tel ou tel sujet de



l'actualité missionnaire. Pour correspondre a ce tracé éditorial, les
articles de la revue continuent de donner la priorité au terrain. Cest
ce qui se traduit par ce leitmotiv de la deuxieme page de couverture
de la revue : « Spiritus se construit a partir des événements de la vie
des communautés humaines et chrétiennes des divers continents ».

La deuxieme attitude vise a comprendre comment les acteurs de la
mission combinent et articulent les logiques d’action. De ce point de
vue, Spiritus est une revue apprenante et enseignante. Ses rubriques
ont évolué tout en restant dans une sorte d’espace ou interviennent
la description, la réflexion, le recueil d’ceuvres variées, le compte-
rendu et la recension. L’objectif est de rassembler, partager et
approfondir les questions suscitées par I'annonce du Royaume de
Dieu aujourd’hui.

La troisieme tache consiste a appréhender toujours mieux les
diverses situations missionnaires de I'Eglise a travers la facon dont
elles sont synthétisées et catalysées tant au plan individuel que
collectif, a distinguer « missions » et « mission ». L’Eglise est une,
mais la pratique missionnaire est plurielle.

Spiritus porte le souci d’aller toujours plus loin dans une réflexion
missiologique et théologique menée, non sans vifs débats, depuis
une soixantaine d’années. Attaché a cette mission, le présent
numéro propose une série d’articles sur la libération, I'inculturation
et linterculturalité. Ils témoignent des manieres plurielles de
s’approprier la parole de Dieu.

Merci aux lecteurs qui, a I’occasion de ce numéro 250 de leur revue,
ont dit de tout cceur ce qu'ils en pensent. On aurait di donner la
parole a davantage de personnes. Nous espérons que leur
témoignage rejoint de nombreux lecteurs. La revue a besoin de tous
pour redynamiser son présent et son devenir, pour consolider le
fondement et la motivation de son action, pour que celle-ci se
déploie dans toute son ampleur. En somme, la mission d’aller
toujours plus loin est au cceur de la vie de la revue Spiritus.

Jean-Claude Angoula



Actualité

Spiritus :
une grille de lecture pour la vie

Dennis Gira

Apres huit ans au Japon pour étudier la langue, la culture et les religions,
Dennis Gira s’est installé avec sa famille a Paris. Il y a obtenu un doctorat en
Etudes extréme-orientales a Paris VII. De 1985 a 2007, il a enseigné a
Plnstitut catholique de Paris et dans plusieurs séminaires. Il est Pauteur de
plusieurs livres sur le bouddhisme et le dialogue interreligieux.

N\ l'occasion de ce 250° numéro de la revue Spiritus, je voudrais
en décrire trois orientations essentielles qui illustrent a quel
point elle a impacté ma vie en soulignant 'importance de

I'humilité, la nécessité du dialogue interreligieux et le lien entre
I'annonce de I'Evangile et le dialogue interreligieux. Ces trois
orientations ont structuré ma grille de lecture « personnelle », non
seulement de Spiritus mais de mon engagement dans le monde et
dans I'Eglise.

Equilibre entre humilité et audace
En ce qui concerne cette premiere orientation, il me semble
important de préciser qu’au lieu de mettre I’accent uniquement sur

nos limites, que nous ne pouvons pas ignorer, il est plus juste de le
mettre également sur la grandeur des ceuvres que nous, chrétiens,

7



sommes appelés a accomplir. Les articles de Spiritus, écrits par des
missionnaires, hommes et femmes, travaillant a travers le monde,
illustrent bien cet équilibre.

Je pense souvent a eux en méditant sur la réaction de Jésus a la
demande de Philippe : « Seigneur, montre-nous le Pére et cela nous
suffit» (Jn 14, 8). La réaction du Seigneur est tres forte : « Voila si
longtemps que je suis avec vous, et tu ne me connais pas, Philippe ?
Qui m’a vu a vu le Pere. Comment peux-tu dire : “Montre-nous le
Pere!” ? (Jn 14, 9a) ». Philippe a dii se sentir tres petit en entendant
cela. Mais trois versets plus loin, Jésus initie Philippe et les autres
présents a la Céne a ce qu’est « 'humilité audacieuse » : « En vérité,
en vérité je vous le dis, celui qui croit en moi fera, lui aussi, les
ceuvres que je fais ; et il en fera méme de plus grandes, parce que je
vais vers le Pere » (Jn 14, 12).

Jésus ne laisse pas le temps a Philippe et aux autres de sombrer dans
une humilité dépréciative. Les mots « parce queje vais vers le pere »
ne peuvent pas étre isolés des versets suivants (voir Jn 14, 16-26) qui
assurent les apOtres —et a travers eux, tous les baptisés — que I'Esprit
saint sera envoyé par le Pere, et que cet Esprit les accompagnera sur
leur route, les aidera a accomplir ces ceuvres « plus grandes » que
celles que le Christ a faites. Cette histoire peut sembler troublante !
Comment oser penser une chose pareille? En fait, Jésus nous
appelle a étre tout a la fois humbles et audacieux, enracinés dans la
vérité entiere de ce que nous sommes dans le Christ avec I'aide de
I'Esprit.

Quel dommage que tant de chrétiens soient parfois paralysés par
une humilité qui reste éloignée de toute I'audace qu’ils pourraient
puiser dans la source qu’est la présence active de 1'Esprit saint,
lequel, avec notre coopération, continue inlassablement et partout,
a accomplir sa mission qui est de sanctifier toute la création. Oui,
nous pouvons accomplir les ceuvres dont parlait Jésus parce que
nous ne dépendons pas uniquement de notre propre force. Voila ot
peut nous mener un bel équilibre entre humilité et audace que I'on
découvre souvent mis en acte en lisant Spiritus.



L’indispensable dialogue

La deuxiéme orientation est I'importance que Spiritus accorde au
dialogue interreligieux, signe de son respect pour les croyants
d’autres religions et pour leurs religions. Cela nous porte a penser
ala grandeur de la personne humaine affirmée par la foi chrétienne
et selon laquelle toute personne, sans exception, est créée a I'image
de Dieu, désirée par Dieu, aimée de Dieu... et appelée a entrer dans
une communion avec Lui qui dépasse toute mesure. Et tout cela est
vrai malgré les lenteurs, I'ignorance, la faiblesse, I'imperfection, etc.
qui la masquent si souvent et qui pesent sur nous jusqu’au point de
nourrir I'humilité dépréciative qui peut enfermer les personnes
accrochées a I'idée qu’elles se font d’elles-mémes, et qui n’est pas a
la hauteur de ce qu’elles sont aux yeux de Dieu. Grégoire de Nysse
(330 env.-395 env.) — théologien, mystique, évéque et Pere de
I'Eglise — nous laisse des mots précieux sur notre véritable
grandeur, dans sa Deuxieme homélie sur le Cantique des Cantiques :

Connais combien ton Créateur t'a honoré au-dessus de toute
créature. Le ciel n’est pas une image de Dieu, ni la lune, ni le soleil,
ni la beauté des astres, ni rien de ce qui peut étre vu dans la création.
Seul tu as été fait image de la Réalité qui dépasse toute intelligence,
ressemblance de la beauté incorruptible, empreinte de la divinité
véritable, réceptacle de la béatitude, sceau de la vraie lumiere.
Lorsque tu te tournes vers Lui, tu deviens ce qu'il est lui-méme [...].
IIn'y a rien de si grand parmi les étres qui puisse étre comparé a ta
grandeur. Dieu peut mesurer le ciel tout entier a I'empan. La terre
et la mer sont enfermées dans le creux de sa main. Et cependant, Lui
qui est si grand et contient toute la création dans la paume de sa
main, tu es capable de le contenir, il demeure en toi et il n’est pas a
I'étroit en circulant dans ton étre [...]'.

Ces mots montrent que toute personne, parce qu’elle est créée a
I'image de ce Dieu, est éminemment digne du respect de tous. Et ce
respect va jusqu'a reconnaitre que les personnes qui croient
«autrement » que nous ont aussi quelque chose d’important a dire

1. Grégoire de Nysse, (PG 44, 765) cité dans Olivier Clément, Sources, Les
mystiques chrétiens des origines (textes et commentaires), Paris, Stock, 1982, 73-
74.



sur leur expérience du Mystere, Source de toute vie. Que cette
expérience soit exprimée dans des termes propres a leur tradition,
et donc tres différents de ceux qu’'emploie la tradition chrétienne,
fait qu’elle peut aider les chrétiens a approfondir et a purifier leur
propre compréhension du Mystere de Dieu et de la place de sa
présence aimante dans la vie de chacun(e)?> (voir Dialogue et
Annonce, 49). Et 'est en expliquant a leur tour ce qui les fait vivre
vraiment que les chrétiens rendent ce méme service a leurs
interlocuteurs.

Dans ce que nous venons de voir, le mot «mystere» est tres
important, surtout si nous considérons qu’ici, il ne désigne pas une
réalité tellement immense que nous ne la comprendrons jamais,
mais une réalité tellement immense que nous n’arréterons jamais
d’en découvrir les contours et la profondeur. Ainsi, quand nous
affirmons ici que Dieu est «Mystere», nous refusons de le
repousser en dehors de notre champ d’expérience humaine et nous
reconnaissons la possibilité de le connaitre progressivement, de
plus en plus, tout en renongant a la prétention de pouvoir un jour
comprendre tout de Lui. C’est possible parce que nous pouvons
aussi affirmer, de fagon analogue, que toute personne est mystere.
Qui, par exemple, oserait imaginer que l'idée qu’il se fait des
personnes qu’il aime, admire et connait bien — et méme de celles
qu’il connait peu ou pas du tout — coincide avec ce qu’elles sont
réellement ? Dans un couple, il est clair que la relation d’amour
risque de s’arréter brusquement si I'un des partenaires réduit
l'autre a I'image, nécessairement limitée, qu’il se fait de lui ou d’elle.
L’autre en tant que tel n’existerait plus pour lui. Cette attitude
transformerait le monde dans lequel le devenir de chacun(e)
dépend largement de la qualité de ses relations, en un enfer dans
lequel celles-ci ne pourraient plus étre ni respectueuses, ni aimantes
... et ce serait vrai du dialogue aussi.

Notre expérience de la relation interpersonnelle nous dit donc
quelque chose de la relation que nous pouvons avoir avec Dieu,
comme notre relation avec Dieu nous montre toutes les possibilités
que nos relations interpersonnelles nous offrent. Cela nous permet

2. Voir Dialogue et Annonce, 1991, 49.
10



de voir comment chacun(e) peut grandir dans la foi, dans sa
connaissance de Dieu et sa relation avec Lui, d'une maniere
analogue a celle dont nous grandissons dans la vie, dans nos
relations avec tous ceux que nous aimons... dans I'espérance que ce
cercle s’élargira pour, un jour, embrasser le monde entier, en Dieu.
Il'y a pourtant deux pieges a éviter pour un chrétien. Le premier est
de penser qu’il al’acces unique a Dieu, ce qui relativise grandement
I'expérience religieuse des autres. Le second est d’oublier qu’il
bénéficie cependant d"un acces privilégié a Dieu en Jésus Christ, qui
est la maniere d’étre de Dieu parmi les hommes. (Concernant le
second piege, il faut se rappeler que Jésus Christ aussi est un
«Mystere» dont nous n’allons jamais cesser de découvrir la
profondeur grace aux moyens que la tradition chrétienne nous offre
et au dialogue avec les croyants d’autres religions).

L’annonce de ’Evangile
et le dialogue interreligieux

Les lecteurs de Spiritus sont conscients des implications de la
réflexion ci-dessus. Ils ont peut-étre bien compris aussi pourquoi la
troisieme orientation sera le constant souci de garder un équilibre
entre ce dialogue et 'annonce de I'Evangile. Ici je me limiterai a
quelques remarques sur cette question.

La premiere remarque vise a souligner que tout effort pour montrer
qu’annoncer I'Evangile est plus important que dialoguer, ou le
contraire, est trés mal venu. Ceux qui s’engagent dans le dialogue
interreligieux ne comprennent pas les accusations de relativisme,
pas plus que ceux qui s'engagent pleinement, et avec enthousiasme,
dans 'annonce de I'Evangile ne comprennent les accusations de
prosélytisme. Ce type de querelle ne fait que nuire a ceux qui
s'engagent et finalement c’est 'Eglise entiére qui en souffre.

Le plus souvent, les dialogues que j’ai connus étaient des dialogues
en vérité, c'est-a-dire des dialogues dans lesquels chacun exprimait
avec justesse sa propre tradition, écoutait attentivement les propos
de ses interlocuteurs, et puis s’efforcait d’adapter la présentation de
sa foi afin qu’elle soit plus audible pour ses interlocuteurs. Tout cela

11



est loin d’étre du relativisme. Il faut noter aussi que, quand un
chrétien s’explique dans le dialogue, tot ou tard, il parlera
explicitement des grands mysteres de la foi. Il peut expliquer
pourquoi cette foi est importante pour sa propre vie, mais il n'a
aucun intérét a dire qu’elle est aussi importante pour son
interlocuteur. Un tel glissement trahirait la confiance nécessaire
pour que tout se passe bien dans le dialogue et cela pourrait tout
miner. Et il est probable que la personne «trahie » aurait fort peu
envie d’étre évangélisée. En effet, seule, elle peut décider de ce
désir.

La seconde remarque veut attirer l'attention sur le fait que le
chrétien qui s’engage dans le dialogue témoigne par la méme de
plusieurs aspects essentiels de la foi : le respect que I'Eglise a pour
les religions, I'affirmation que toute personne est créée a I'image de
Dieu, le regard aimant que Dieu pose sur toute personne humaine,
la dignité que le christianisme accorde a celle-ci (n’oublions pas
Grégoire de Nysse); et sans doute la conviction qu’a un chrétien
que ces interlocuteurs d’autres traditions ont des choses, qui pour
eux sont importantes a dire, et, pour nous, importantes a entendre.
Un chrétien qui refuse de dialoguer pour des «raisons
théologiques » laisse entendre a ceux qui croient autrement que leur
expérience est sans intérét pour les chrétiens, que Dieu (Pere, Fils et
Esprit saint) est absent de leurs vies, que les chrétiens pensent que
le salut leur est réservé... ce qui serait scandaleux pour beaucoup
aussi de leurs freres et sceurs dans la foi en Christ.

Finalement, toute réflexion sur cette troisieme orientation devrait, a
mon avis, conduire a la conclusion que les personnes qui annoncent
I'Evangile et celles qui s’engagent dans le dialogue ont besoin les
unes des autres. Les premieres rappellent aux secondes que Jésus
Christ est le chemin, la vérité et la vie. Les secondes rappellent aux
premieres que Jésus Christ est inséparable du Verbe de Dieu dont
saint Jean affirme : « Tout fut par lui et sans lui rien ne fut (Jn 1, 3) »
et que le Verbe de Dieu est sans aucun doute plus proche des
croyants d’autres religions et méme des non-croyants que nous ne
I'imaginons.

Dennis Gira

12



Réception de la Revue Spiritus
En Centrafrique

Patrick Omer Mbea

Prétre missionnaire spiritain, Patrick Omer Mbea a travaillé dans
Panimation pastorale paroissiale au Cameroun. Apreés une spécialisation de
maitrise en théologie morale a Puniversité Marc Bloch de Strasbourg, il a été
recteur du théologat spiritain de Ngoya a Yaoundé. Aprés avoir servi comme
provincial des spiritains en Centrafrique, il est actuellement en animation
pastorale a la paroisse Notre-Dame d’Afrique de Bangui.

parution du 250° numéro, il m’a été demandé de donner

une appréciation venant de Centrafrique. Je voudrais
rendre un vibrant hommage aux membres du comité de rédaction
pour le travail assidu, la qualité des témoignages d’expériences et
de recherches missionnaires recueillis et mis a la disposition des
lecteurs.

C omme fidele lecteur de la revue Spiritus, a 'occasion de la

Pour un pays comme la Centrafrique, marqué par les conflits
militaro-politiques a répétition, la mission reste un défi au
quotidien. En effet, en 2012, la République centrafricaine a failli
basculer dans le chaos avec la prise de pouvoir par la force des
rebelles de la coalition « Séléka ». La religion a été instrumentalisée
pour opposer les chrétiens et les musulmans. Il a fallu I'intuition des
leaders religieux pour mettre en place rapidement la plateforme des
confessions religieuses (catholiques, protestants et musulmans). Ils
ont sillonné le pays en pelerins de paix pour éviter le pire. La
mission en Centrafrique a pris depuis lors la forme du dialogue
interreligieux au service de la paix.

13



Aujourd’hui, il y a un retour progressif a la paix. Les rebelles se sont
dissimulés dans la brousse et operent en coupeurs de route. L’armée
nationale, appuyée par les Russes et les Rwandais, n'a pas les
capacités suffisantes pour assurer la sécurité d'un pays de 622 000
km? avec des routes impraticables. Dans ce contexte, la revue Spiritus
est un outil de liaison ou I'on puise a la source des réflexions et des
témoignages édifiants pour se nourrir intellectuellement et
spirituellement. Comme écho de I'actualité missionnaire universelle,
elle nous aide a étre non seulement au courant des situations et des
défis missionnaires a travers le monde, mais aussi a enrichir les
thémes de retraites, de récollections et de formation dans les
communautés.

La revue Spiritus devrait avoir une place de choix dans les
bibliotheques des communautés sacerdotales, religieuses et surtout
des maisons de formation. Nous regrettons la méconnaissance de
cette Revue, chez les laics en Afrique en particulier, alors que
beaucoup de laics y donnent des témoignages pertinents qui
pourraient instruire et redynamiser la mission dans différents
contextes du monde.

Nous constatons un désintérét de plus en plus grand pour la lecture
dans les maisons de formation et chez les agents pastoraux a cause
d’internet et de ses multiples applications. C’est une situation a
déplorer. Les formateurs des séminaires et d’autres maisons de
formation devraient étre invités a y veiller. En principe, chaque
maison de formation devrait avoir un abonnement a la revue Spiritus
qui a fait ses preuves depuis des années comme bulletin de référence.
Une des difficultés en Centrafrique reste le probleme de la régularité
dans I'acheminement du courrier postal. Cependant, a Bangui, je suis
heureux de bénéficier régulierement de la réception de Spiritus.

Dans le sommaire, japprécie particulicrement la rubrique sur
l'actualité missionnaire, ainsi que le « dossier » et les « chroniques ».
Il faut apprécier également le soin particulier accordé constamment
a la présentation de la revue, ce qui rend la lecture plus aisée. Je
présente mes sinceres encouragements au comité de rédaction pour
le dur labeur et leur esprit de dévouement, en vue d’offrir ce joyau
aux lecteurs et d’aider au ressourcement intellectuel et spirituel de
chacun.

Patrick Omer Mbea

14



Une réflexion sur Spiritus

Armel Dutell

Religieux spiritain (Congrégation du Saint-Esprit), Armel Duteil est en
mission au Sénégal, ou il a été formateur au séminaire spiritain de Dakar,
vicaire de paroisse, responsable des CEB (communautés ecclésiales de base),
Caritas et JPIC (Justice, Paix et Intégrité de la Création). Depuis 2017, il
est auménier des prisons, centres sociaux et hopitaux, média et formations
diverses a Dakar.

Spiritus et la formation

Normandie, en 1958-1960, j'ai eu la chance de participer a un

groupe de recherches libermaniennes sous la direction du
Pére Athanase Bouchard et, ainsi, d’assister a la naissance de
Spiritus. J'ai apprécié l'ouverture progressive de la revue a
différentes congrégations missionnaires, ce qui est d'un intérét
évident. De méme que l'ouverture progressive dans la recherche,
en lien avec ce qui se passait dans I'Eglise et dans la société.

E tant encore étudiant spiritain en philosophie, a Mortain en

De 1964 a 1966, étudiant en théologie me préparant au sacerdoce,
deux choses m’ont spécialement marqué. D’abord, mon insertion
pastorale a Villejuif, sous la direction exigeante du Pere Christian
Roussin (voir le livre : «Les pauvres a la porte »), dans un centre
d’accueil ou se retrouvaient des Francais en situation difficile, des
Nord-Africains (juste apres la guerre d’Algérie) et des Portugais
fuyant leur pays pour ne pas étre envoyés se battre contre les

15



mouvements de libération pour l'indépendance de 1'Angola, du
Mozambique ou de Guinée-Bissau. Cest la que j'ai appris a étre
missionnaire, en particulier, grace a mon engagement a la JOC, puis
al’ACO (Action Catholique Ouvriere).

Ensuite, je reconnais I'importance de Spiritus en complément de
mes études, pour suivre et comprendre la préparation du concile
Vatican II, puis sa mise en ceuvre, spécialement a partir de 1966 ou
j étais envoyé en mission au Congo-Brazzaville.

Spiritus et la mission

Apres les événements de mai 1968, pour beaucoup, la question s’est
posée : pour rester fidele a notre vocation missionnaire, fallait-il
rester dans I'Eglise ou la quitter et s’engager dans la société ?
Comme on le sait, les responsables de Spiritus a ce moment-la ont
choisi de lancer la maison d’édition I'Harmattan, puis Karthala.
Pour ceux qui, comme moi, ont décidé de rester dans I’Eglise, la
revue Spiritus nous a permis de voir plus clair et nous a fourni des
éléments pour notre choix et notre engagement missionnaire, grace
en particulier a la réflexion menée par les membres de différentes
congrégations missionnaires du comité de rédaction.

Rentré en France de 1976 a 1979 pour I'animation missionnaire, j'ai
eu la chance de participer au travail de ce comité de rédaction, dans
une équipe dynamique et fraternelle. J'y ai appréci€ le sérieux de la
réflexion et de la recherche pour le choix des themes et des articles.
Ce qui a été pour moi un élément important pour faire le point et
évaluer mon engagement missionnaire.

Dans la suite de mes engagements au Sénégal et en Guinée, Spiritus
a continué a m’accompagner, jusqu’a maintenant. En particulier
dans mes engagements pour un développement plus humain, une
amitié avec les personnes des autres religions, un engagement dans
la société et une action pour Justice et Paix et le Respect de la
Création. Japprécie la complémentarité entre l’actualité
missionnaire, les chroniques et les recensions, et le dossier qui
permet d’approfondir la réflexion en apportant un équilibre entre

16



des articles plus courts et plus faciles a lire et une recherche plus
approfondie pour aller plus loin. J'apprécie les efforts qui ont été
faits pour rendre les dossiers plus compréhensibles pour des gens
sur le terrain et n’ayant pas la possibilité de mener des recherches
intellectuelles suivies.

Pour ne prendre qu'un seul exemple, le numéro sur le Synode m’a
été d'un grand soutien pour le lancement du synode sur la
synodalité dans plusieurs doyennés, dans de nombreuses CEB
(Communautés Ecclésiales de Base), dans différents mouvements
et associations et dans la commission nationale Justice et Paix des
religieux et religieuses.

Quel avenir ?

Je souligne aussi la continuité de la réflexion sur la Mission, avec la
présentation des différents aspects qui se completent des
numéros 238 a 248.

Un souhait: que Spiritus apporte des éléments de réflexion et
d’action adaptés et a partir d’engagements concrets sur les abus
sexuels et de conscience, car jusqu’a maintenant on a encore
tendance a cacher ou nier la réalité de ces abus dans certains pays
du Tiers Monde.

Quel avenir ? Les gens lisent de moins en moins. Spiritus aura de la
peine a tenir dans ces conditions. En revanche, au Sénégal par
exemple, les jeunes comme les adultes sont sans arrét a consulter
leur smartphone. Le moment n’est-il pas venu de mieux faire
connaitre la version numérique de Spiritus? Bien str, cela
demandera une adaptation importante a cette nouvelle fagon de
communiquer, avec des articles plus courts et présentés dans un
autre style. Mais n’est-ce pas une question de survie ?

Armel Duteil

17



Lire Spiritus au Pérou :
Penser la mission aujourd’hui

Sidnei Marco Dornelas

Sidnei Marco Dornelas, brésilien, est missionnaire scalabrinien. Il est
titulaire d’une maitrise en Sociologie de PInstitut Catholique de Paris et en
Théologie Pastorale au Centro Universitario Assungdo, de Sdo Paulo au
Brésil. 1l a été conseiller a la Commission pour la Mission Continentale et
PAction Missionnaire (CNBB Brésil), entre 2010 et 2017. Il travaille
actuellement a la mission scalabrinienne a Lima au Pérou.

partir des pratiques et des expériences missionnaires nous

invite aujourd’hui a orienter toute réflexion future sur les
relations, les échanges et les trafics dans un monde qui bouge dans
tous les sens. Les missionnaires ont a relever un véritable défi, celui
de la connexion entre les territoires de mission et les divers lieux de
migrations des personnes et des groupes, avec leurs pratiques
culturelles et religieuses.

I a préoccupation de la revue Spiritus de penser la mission a

Je lisla revue Spiritus dans le contexte de mon insertion dans I'Eglise
de Lima, au Pérou, avec le regard fixé sur les migrations. Ce qui est
d’ailleurs le trait caractéristique des scalabriniens, la Congrégation
missionnaire a laquelle jappartiens. De plus, les migrations nous
rappellent toujours que nous vivons dans un monde qui nous
déconcerte et dépasse largement nos capacités de compréhension.

18



Lima : différentes dimensions de migrations

A partir des années soixante, la population péruvienne, comme
dans beaucoup d’autres pays, vit le tournant des migrations qui
transforment le paysage de tous les continents. Au Pérou, les gens
qui vivent dans les coins les plus reculés de la «sierra» et de la
«selva» se déplacent vers les villes, ou ils vont habiter dans des
banlieues dépourvues de toutes ressources. Exploités et vivant dans
des conditions difficiles, les familles et les groupes migrants
changent leurs manieres de vivre, leurs relations avec les pratiques
culturelles et religieuses regues des ancétres, tout en maintenant
leurs relations avec les parents des régions d’origine. Si le processus
de développement économique avance sur les terres de I'intérieur,
les liens culturels et religieux des migrants prennent une nouvelle
configuration.

Accompagner ces groupes et familles de migrants dans leur
réinvention, c’est d’une certaine fagon aussi réinventer la mission,
son langage, son insertion, ses relations et ses médiations.
Inculturer I'Evangile et repenser la mission de 1'Eglise dans le
contexte des migrations, demande de sortir des positions figées
pour engager des dialogues plus dynamiques avec ces populations
en mouvement.

Néanmoins, les contextes deviennent encore plus complexes avec
I'expansion de la diaspora péruvienne en direction d’autres pays.
Les groupes et les familles vivent alors dans leur quotidien la
dynamique de la présence/absence des parents déplacés dans
d’autres parties du monde. Les rituels, les fétes et les pratiques qui
soutiennent les relations familiales prennent en compte les relations
entre les différents lieux ol se trouvent les gens, et les réseaux qui
configurent la mondialisation de la vie quotidienne des familles et
des groupes de migrants. Ainsi, les Péruviens, avec leurs pratiques
culturelles et religieuses, se reportant aux lieux d’origine, se
repensent tout autant comme étant des citoyens du monde.

Pour les accompagner, la mission doit s’adapter a leurs réseaux,
sans méconnaitre la simultanéité de ces relations a distance qui

19



mobilisent des enjeux dans les différents lieux ou ils se trouvent.
Entre le local et I'universel, la pensée sur la mission, nourrie des
expériences de contacts avec le vécu et les pratiques religieuses et
culturelles des familles et groupes migrants, doit chercher a élargir
les chemins de 1'évanggélisation dans la dynamique de la vie des
personnes.

Cependant, avec les transformations actuelles, les crises qui
affectent globalement les pays du Sud ont alimenté d’autres
mouvements de population, provoquant une situation encore plus
dramatique. Ces déplacements sont en train de bouleverser la
configuration du monde, avec d’'importantes implications dans le
quotidien des personnes.

En Amérique Latine, la crise prolongée du Venezuela a déclenché
un exode de plus de 5 millions de personnes, qui se sont déplacées
surtout vers d’autres pays d’Amérique du Sud. Le Pérou, a partir
de 2017, a accueilli plus d'un million de migrants vénézuéliens. Ce
fait inédit, dans un pays qui avait seulement une tradition
d’émigration de ses propres concitoyens, a perturbé encore plus la
vie quotidienne des gens. Dans les régions de concentrations de la
population vénézuélienne, principalement les zones frontalieres et
les grandes villes, comme Lima, le paysage social a changé.

A coté des services publics débordés, des difficultés de trouver du
travail et des moyens de survie, et du besoin de palier les nécessités
les plus urgentes des arrivants, il y a eu une croissance du sentiment
de xénophobie de la population autochtone a l’encontre des
migrants venus du Venezuela. Cette nouvelle donne a mis en
exergue le probleme de la convivialité au quotidien, méme au sein
des communautés chrétiennes.

Enfin, la nouvelle réalité de la mondialisation a remis d’une autre
facon les themes de la migration a I'ordre du jour dans le quotidien
des familles, des groupes et des communautés. Entre le local et
I'universel, la mission doit une fois encore élargir sa capacité
d’apprentissage des chemins de l'évangélisation, d’ouverture a
d’autres manieres de vivre dans le local, avec en méme temps le
regard tourné vers les mouvements et les relations qui s'étendent a
I'échelle des pays d’Amérique Latine et du monde.

20



Vers de nouvelles pratiques missionnaires

Mon insertion dans une paroisse a Lima, avec une attention spéciale
aux migrants, se fait avec la préoccupation d’accompagner les
migrants vénézuéliens qui participent a la communauté paroissiale,
sans délaisser les autres groupes. D’ailleurs, la vérité c’est que tous
les enjeux de la mission se posent sur notre capacité a favoriser les
interactions et la connaissance mutuelle entre différents groupes de
trajectoires et de traditions distinctes. Il s’agit de permettre que des
spiritualités, avec des pratiques culturelles et religieuses d’origines
diverses, puissent se découvrir complémentaires et trouver de
nouvelles manieres d’étre ensemble.

A partir du contexte de ce « melting pot » de quelques communautés
de Lima, a I'instar d’autres contextes latino-américains, 'on peut
trouver dans Spiritus un interlocuteur précieux pour entrevoir de
nouveaux horizons pour les pratiques missionnaires. Les relations
avec le monde des migrants peuvent fournir un champ propice
pour établir un dialogue avec d’autres pratiques missionnaires, et
ouvrir de nouvelles perspectives pour penser la mission.

En ce sens, la lecture de I'«edicién latinoamericana » de Spiritus,
aussi bien que I'édition francaise, nous ouvre grandement a des
expériences vécues dans d’autres horizons de mission. Ce sont des
fenétres qui nous ouvrent a la dimension universelle des pratiques
de la mission, et nous aident a penser le concret de sa réalisation
locale: sa catholicité, sa portée cecuménique, et surtout les
connexions entre différentes maniéres d’étre Eglise dans une
perspective synodale.

Ainsi, on pourrait réfléchir et se demander comment le phénomene
des migrations et les différents mouvements de populations, avec
les contradictions vécues entre les traumatismes des déplacements
forcés et la richesse des contacts avec d’autres cultures en d’autres
contextes, peuvent également engendrer de nouvelles perspectives
pour la mission.

21



En effet, il convient de se rappeler que des les origines, des
communautés chrétiennes se sont formeées et ont grandi grace aux
échanges des expériences aux carrefours des routes de commerce,
au hasard des événements humains, comme les guerres ou les
expansions économiques, dans les travaux champétres, dans les
fétes populaires, dans le quotidien des banlieues, ou dans les
centres d’hébergement des étrangers.

Dans un univers régi par la mondialisation de I'économie, les
multiples expériences se vivent sur les routes concretes ou virtuelles
des échanges des biens culturels, des rencontres par le travail ou le
loisir. C’est la que circulent les personnes, les groupes, les familles.

L'Eglise, dans ce contexte nouveau, est appelée & devenir un espace
ou l'on articule le local et I'universel. D'un coté, des institutions
établies récentes et traditionnelles, comme la CONFER (Conférences
des religieux) dans le cas du Pérou, ou les réseaux latino-américains,
comme la Red CLAMOR (Red Latinoamericana pour les Migrants
et Réfugiés), essayent d’articuler les multiples expériences de
rencontre avec les migrants, pour renforcer et optimiser les liaisons
en évitant la dispersion. De I'autre c6té, on trouve que de nouveaux
moyens d’échange d’information, de connaissance des pratiques
missionnaires, des essais de réflexion et de synthese sont tout autant
nécessaires.

Néanmoins, rien n'est plus fécond que la réflexion issue des
expériences des migrants eux-mémes, par rapport aux
communautés ou ils essayent de s’intégrer. Cest toujours
I'expérience de I'originalité de la catholicité, lorsque les chrétiens
qui représentent 1'Eglise d'un pays (pas nécessairement une
nation... mais plutét un peuple ...), dans une situation de
déplacement, une condition en méme temps «provisoire et
permanente », se mettent en dialogue avec 'Eglise d’un autre pays,
considéré comme stir et stable.

Cela peut étre le cas lorsque des Eglises d'un méme pays, avec des
traditions populaires distinctes, déplacées pour raison de
migration, qui auparavant ne se connaissent pas, viennent a se
rencontrer et a trouver d’autres formes de relations dans un pays

22



étranger, une nouvelle terre de séjour. Cet amalgame a diverses
dimensions demande la capacit¢é de penser linsertion de
I'évangélisation dans une nouvelle donne. Se reconnaitre comme
FEglise dans la diaspora, une Eglise en mission par les aléas de
I'histoire, en relation avec d’autres Eglises, autochtones ou non,
c'est toujours le grand défi et la nouvelle perspective que nous tous
sommes appelés a considérer comme de nouveaux points de
départ.

Spiritus, sur les routes de la mobilité humaine

Entre le local et 'universel, la réflexion missionnaire prend en
compte les défis de la mission dans le contexte de la mondialisation,
avec ses multiples contradictions. Les visages des migrants, des
groupes humains en déplacement ainsi que les conflits récurrents
dans nos quotidiens interrogent la pensée missionnaire. Mon
insertion dans I'Eglise de Lima est un cas de plus entre les multiples
scénarii du monde actuel. C’est un regard a ajouter a d’autres
possibles, dans les différents niveaux des rencontres des peuples en
mouvement.

La revue Spiritus, comme une lunette spéciale ou une fenétre qui
s'ouvre sur le monde de la mission, m’a permis de mettre en
perspective et en relation les différentes manieres de penser I’action
missionnaire avec les expériences réelles qui mettent en valeur le
message évangélique. Et penser la mission, comme toute pensée
animée par un cceur uni aux migrants qui se déplacent, travaillent,
prient et se divertissent, c’est toujours participer au débordement
de la grace de I'Esprit qui agit a travers les contingences des
rencontres de la vie des gens.

Sidnei Marco Dornelas

23



Chrétiens, missionnaires de la paix

(...) Enfin, nous en arrivons a la troisiéme source de la
paix : la mission. Jésus dit aux disciples : « De méme que le Pére
m’a envoyé, moi aussi, je vous envoie » (Jn 20, 21). Il nous envoie
comme le Pére I’a envoyé. Et comment le Pére 1’a-t-il envoyé dans
le monde? 1l I’a envoyé pour servir et donner sa vie pour
I’humanité (cf. Mc 10, 45), pour manifester sa miséricorde pour
chacun (cf. Lc 15), pour chercher ceux qui sont loin (cf. Mt 9, 13).
En un mot, il I’a envoyé pour tous : pas seulement pour les justes,
mais pour tous. En ce sens, les paroles d’Isaie résonnent a
nouveau : «Paix! La paix a celui qui est loin, et & celui qui est
proche! — dit le Seigneur» (Is57, 19). A ceux qui sont loin
d’abord, et aux proches : pas seulement aux « notres », mais a tous.

Fréres et sceurs, nous sommes appelés a étre des
missionnaires de paix, et cela nous donnera la paix. C’est un choix :
c’est faire de la place dans nos coeurs pour tous, ¢’est croire que les
différences ethniques, régionales, sociales, religieuses et culturelles
viennent apres et ne sont pas des obstacles; croire que les autres
sont des fréres et des sceurs, membres de la méme communauté
humaine ; croire que tous sont destinataires de la paix apportée
dans le monde par Jésus. C’est croire que nous, chrétiens, nous
sommes appelés a collaborer avec tous, a briser le cercle de la
violence, a démanteler les complots de la haine. Oui, les chrétiens,
envoyés par le Christ, sont appelés par définition a étre la
conscience de paix du monde : non seulement des consciences
critiques, mais surtout des témoins d’amour ; non pas ceux qui
revendiquent leurs droits, mais a ceux de I’Evangile que sont la
fraternité, 1’amour et le pardon ; non pas ceux qui cherchent leurs
intéréts, mais des missionnaires de I’amour fou que Dieu a pour
chaque étre humain.

Jésus dit aujourd’hui a chaque famille, communauté,
groupe ethnique, quartier et ville de ce grand pays : la Paix soit avec
vous. La Paix soit avec vous : que ces paroles de notre Seigneur
résonnent dans nos cceurs, en silence. Sentons qu’elles s’adressent
a nous et choisissons d’étre des témoins du pardon, des acteurs
dans la communauté, des personnes en mission de paix dans le
monde.

Pape Francois, Homélie & Kinshasa (R.D.Congo),
aéroport de Ndolo, 1* février 2023.

24




@ossier

Inculturation, acculturation,

contextualisation
Eclairage anthropo-théologique

Philippe Chanson

Théologien réformé, Philippe Chanson est docteur en Sciences sociales de
PUniversité de Louvain, membre de son Laboratoire d’anthropologie
prospective et collaborateur scientifique aux cours en interculturalité de
PEcole de langue et de civilisation franaises de 'Université de Genéve. Ses
champs de recherches et publications couvrent en particulier les Antilles-
Guyane ou il a vécu et enseigné, et le Pacifique.

proposé de traiter des termes mis dans le titre de cette

contribution. On aurait pu parler de concepts, mais cette
désignation peut difficilement s’appliquer au mot «acculturation »
qui releve plus d"un vocable évoquant un processus.

E u égard a la thématique de ce numéro de Spiritus, il m’a été

Cela dit, je me situerai dans la double focale de mes disciplines,
I'anthropologie et la théologie, posant d’entrée que le terme
«inculturation » est d’origine théologique catholique, que celui
«d’acculturation » est proprement sociologique, alors que celui de
«contextualisation » fut privilégié en missiologie protestante. Je
signale toutefois que la position d’entre-deux du terme
acculturation, dans le libellé méme de mon titre, n'est pas
insignifiante puisqu’il est inductivement mis en jeux d’appositions

25



comme d’oppositions aux termes d’inculturation et de
contextualisation; ce que jaurai l'occasion d’expliciter et de
pondérer.

Apres avoir brievement rappelé ces premiers modeles que furent
d’abord, en amont, ceux d’adaptation et d'indigénisation, je le ferai
en modulant ensuite ces notions d’inculturation et de
contextualisation entre elles, pour aborder finalement celle
d’acculturation.

Adaptation et indigénisation,
les premiers modeles

On peut avancer que le terme « adaptation », plus utilisé au sein du
catholicisme, comme celui «d’indigénisation », plus usité par les
protestants, qualifie une théologie de la mission qui s’est dessinée
trés tot, dans la seconde moitié du X siecle, par les deux freres
Cyrille et Méthode envoyés chez les peuples slaves. Ils
correspondaient a un effort de revalorisation des cultures locales
principalement en adoptant les langues indigenes. Un effort qui
s'imposera progressivement des le début des missions modernes
ou les envoyés furent confrontés a des civilisations qu’ils
découvrirent, non sans étonnement, singulierement avancées et
élaborées, a I'instar de la Chine de Matteo Ricci. Une tendance qui
déboucha, entre les deux guerres mondiales, sur une nette
revalorisation des cultures colonisées, suivie d'un effort de mise en
ceuvre stratégique des principes d’adaptation et d'indigénisation,
ceci particulierement lors des premiers soubresauts annonciateurs
des décolonisations, soubresauts qui générerent la production de
théologies originales au sein des nombreuses communautés
autochtones.

Ce fut I'époque des théologies africaines qui s’affirmerent puis
s'affinerent des Il'apparition de ces nouveaux référents
missiologiques avancés : celui donc d’inculturation né au sein de
I'Eglise catholique et celui de contextualisation préconisé dans les
Eglises issues de la Réforme. En d’autres termes, on abandonnait et
dépassait les vieux principes d’adaptation et d’indigénisation

26



procédant principalement par accommodation et aménagement de
formes, et désormais surannés a I'orée du postcolonialisme, pour
une nouvelle épistémologie missiologique et missionnaire
recentrée sur le paradigme christique de l'Incarnation. Ce que
Paul VI prolongea et résuma avec conviction en écrivant dans son
exhortation apostolique Evangelii nuntiandi de 1975 : «Il importe
d’évanggéliser non pas de fagon décorative, comme par un vernis
superficiel, mais de fagon vitale, en profondeur et jusque dans leurs
racines la culture et les cultures de ’homme ». Une déclaration en
soi novatrice pour 1'époque, mais qui n’alla pas sans s’ouvrir sur
des interprétations multiples et des voies comme des voix des plus
critiques préconisant, par devers un impérialisme chrétien matiné
d’occidentalisation, I'émancipation et I'autonomisation des Eglises
locales. Ce que les concepts d’inculturation et de contextualisation
devaient tenter de résoudre.

Le concept d’inculturation

Le terme, devenu concept, «d’inculturation» est un néologisme
théologique d’origine catholique qui cherche a mieux rendre
compte des synergies possibles, profondes et recherchées, entre la
foi chrétienne et les cultures. Son pendant laic le plus relativement
proche est celui «d’enculturation», un terme issu, dans les
années 1960, de lécole culturaliste américaine. Il désigne
globalement le processus interne de transmission — par auto
appropriation, intégration et assimilation continue — par lequel se
perpétuent les valeurs sociales et institutionnelles comme les
traditions et les composants culturels endogenes propres a formater
en quelque sorte un groupe humain désigné.

Le néologisme inculturation, beaucoup plus extensif, s’en distingue
cependant en ce qu’il met en avant un processus de pénétration
avec des éléments venant de l'extérieur, puis adoptés dans une
culture donnée, plutdt que de transmission interne au sein d’une
culture. De surcroit, il cherche a exprimer l'exact contraire des
méthodes dites de «table rase» qui désignent les processus
radicaux de domination et donc d’acculturations forcées qui ont
prévalu avec la colonisation et I'évangélisation des terres occupées.

27



Appartenant désormais au langage de la missiologie, il s’est
solidement implanté dans le mouvement cecuménique et a tres vite
été admis dans le protestantisme malgré le fait que ce dernier ait
privilégié le concept de contextualisation.

Né sous la plume de Pierre Charles en 1953 dans l'idée premiere
d’appropriation au sens de prise en compte d"une culture, le terme
«inculturation»' fut repris en 1962 dans une perspective
missiologique par le jésuite belge Joseph Masson parlant de la
«nécessité d'un christianisme inculturé d'une fagon polymorphe »,
avant qu’il ne soit officiellement adopté sous I’angle théologique au
Synode romain des évéques, en 1977, présenté par le supérieur
général des jésuites d’alors, le Pere Pedro Arrupe. C’est ce dernier
qui en livra plus formellement une premiere définition dans sa
fameuse Lettre sur l'inculturation datée du 14 mai 1978 :

L’inculturation est l'incarnation de la vie et du message chrétiens
dans une aire culturelle concrete, en sorte que non seulement cette
expérience s’exprime avec les éléments propres de la culture en
question (ce qui ne serait alors qu'une adaptation superficielle),
mais encore que cette méme expérience se transforme en un
principe d’inspiration, a la fois norme et force d'unification, qui
transforme et recrée cette culture, étant ainsi a l'origine d’une
nouvelle création.

C’est une définition qui recueille toujours beaucoup de suffrages,
mais qui reste critique car, tout en suivant la constitution pastorale
Gaudium et spes, qui considere la culture comme totalité organique
de I'étre humain, elle induit des formes de synergies missionnées,
recherchées du message chrétien s’incarnant cependant librement
au sein d'une culture et non imposé sur elle. Une tension
perceptible qui fut accentuée face a la réalité décisive dune
nouvelle découpe du monde depuis les indépendances, la percée
des mouvements de décolonisations et d’affirmations des identités

1. Pour tous les détails et les références précises, je me permets de renvoyer
al'entrée «Inculturation », largement reprise ici, que j'ai eu I'occasion de
rédiger en p. 165-170 du Dictionnaire cecuménique de missiologie. Cent mots
pour la mission, lon Bria, Philippe Chanson, Jacques Gadille et Marc
Spindler (dir.), Paris-Geneve-Yaoundé, Cerf-Labor et Fides-CLE, 2001. On
y trouvera également une bibliographie choisie traitant de ce concept.

28



culturelles, et I'expansion majoritaire d'un christianisme pensé et
revendiqué hors du cadre occidental.

C’est I'éclosion rapide de ces phénomenes combinés qui pousserent
les vieilles Eglises a établir des relations dialogales a I'égard des
Eglises missionnées réclamant leur autonomie et a rependre avec
plus d’éclairage et de conscience le concept d’inculturation. Non
sans remarquer que ce sont également ces mémes impulsions qui
firent mettre parallelement en exergue, du coté protestant, le
concept de contextualisation et la réflexion fondamentale qu’il
suscita lors de la Conférence missionnaire de Bangkok en 1973.

Quels sont maintenant les principes? qui régissent ce concept
d’inculturation, qui fut percu par Jacques Gadille comme « nouvelle
donne missionnaire », en méme temps qu’il concerne également les
Eglises occidentales aux prises avec une modernité les chahutant
tous azimuts? Il s’agit essentiellement de principes actifs par
lesquels la vie et le message de I'Evangile s’insérent dans une
culture, de sorte qu’ils s’expriment a partir et a travers cette culture,
tout en se muant en source d’inspiration créatrice capable de
lI'interroger et de la relancer dans toutes ses dimensions.

Ce qui concrétement s'inculture, c’est bien I'action de 1'Evangile
agissant anthropologiquement dans les personnes et, partant, dans
les communautés cultuelles qui sont sujets et acteurs du processus,
non sans répercussions théologiques agissant dans les terrains
ecclésiaux. Un processus anthropo-théologique actif reposant sur la
personne du Christ incarné qui, s’étant fait membre d’une société
humaine située dans l'espace et le temps, traduit, réalise et légitime
la forme la plus paradigmatique de l'inculturation. Il s’agit donc
bien d"une praxis ou la foi se formule non plus a partir de I'extérieur,
mais a partir des propres structures d’intelligibilité des populations
de la société concernée.

Le champ de l'inculturation est donc vaste puisqu’outre l'action
pastorale, cultuelle, liturgique et rituelle, il intéresse également tout
ce qui touche a la promotion humaine, I'engagement pour la justice,

2. Japporte plus de précisions tout en citant mes sources.

29



la solidarité, le développement, 1'écologie, etc., sans oublier les
dimensions religieuses du terrain arpenté. Un processus
impérativement dialogal, soit de réciprocité et d’échange dans les
deux sens, de I'Evangile vers la culture et de la culture vers
I'Evangile. Ce qui implique de s’ouvrir a ce que la culture interpelle
aussi I'Evangile, et, qui plus est, d’accepter qu’en toute culture git
la possibilité d’apporter de nouvelles formes non conventionnelles
de réappropriation et de restitution de I'Evangile au bénéfice des
Eglises locales. Un principe qui n’est certes pas sans risque puisqu’a
I'abandon préconisé de la tutelle culturelle et théologique des
Eglises-meres sur les Eglises missionnées, peuvent pointer, au nom
d’une liberté ouverte par le processus d’inculturation et lorsqu’il
n'y a plus de distance et d’instance critiques, les retours aux
passéismes, aux ethnicismes et aux isolationnismes ecclésiaux par
survalorisation et récupération idéologiques de sa culture.

Le concept de contextualisation

Passant maintenant au vocable-concept de «contextualisation »,
notons d’entrée que dans les sciences sociales, mais aussi en
théologie, en droit et en historiographie, les mots «contexte »,
«contextualisation »,  «contextualiser», d’abord usités en
linguistique et didactique, sont devenus des termes fédérateurs
meéme si leur promotion ne fut pas tres récente. Ces termes fondent
la pertinence des opérations intellectuelles, épistémologiques et
herméneutiques mises en ceuvre dans tous les domaines
d’investigation de ces disciplines. En sociologie comme en
anthropologie, par exemple, la contextualisation a permis des
changements de perspectives importants, débouchant sur des
observations beaucoup plus concretes et fines des champs
investigués ou des sujets étudiés que ne le permettaient les seules
approches structurales fonctionnalistes et autres méthodes
statistiques. Au point que le fait de contextualiser, c’est-a-dire de
replacer et de resituer les sociétés, les individus, les événements et
autres objets/sujets dans leurs lieux géo-topographiques et leurs
biotopes historiques, politiques, économiques, religieux, etc. qui les
ont générés, est devenu incontournable. C'est dans cette trace que le
terme et son usage a fait son apparition en missiologie.

30



Comme nous lapprend Jean-Francois Zorn3, ils ont été
recommandés par l'assemblée du Fonds pour l’enseignement
théologique du Conseil (Ecuménique des Eglises en 1972. IIs
devaient exhausser en somme la pensée et les pratiques
d’indigénisation pour tenir compte avec plus d’acuité des contextes
politico-sociaux dans lesquels se déployait une nouvelle fagon
d’envisager la mission, tout en participant a lutter contre les
phénomenes de sécularisation, les conformismes ecclésiaux et la
perte de I'élan missionnaire qui avaient jusqu’alors impacté les
nouvelles Eglises.

C’est dans cette perspective que sont nées les théologies dites
«contextuelles », «tiers-mondistes» et «de libération», des
théologies réactives au conservatisme doctrinal, éthique, politique
et indigéniste du christianisme paternaliste occidental. Bien des
critiques touchant aussi bien la survalorisation des contextes
qu'une assimilation trop proche entre une lecture de l'action de
Dieu et les processus historico-politiques contemporains menant a
des tendances relativistes voire radicales au niveau théologique, ont
été formulées envers ces mouvements, - souvent d’ailleurs de fagon
infondée ou trop accentuée, alors qu’ils étaient proches des
perspectives du concept d’inculturation, concept que 1'on ne peut
cependant pas totalement confondre avec celui de
contextualisation.

Comme l'explicite fort bien Jean-Frangois Zorn, l'inculturation, en
tant que relevant « de la “substance catholique” », « met I'accent sur
la présence spirituelle de Dieu dans tout ce qui existe et postule un
lien, voire une continuité, entre Dieu, 'homme, la nature et la
culture » tout en s’inscrivant « plutot dans une logique théologique
qui cherche a surmonter la séparation entre Dieu et le monde »,
participant ainsi a les rapprocher «sur le registre sapiential de la
Parole qui s'impregne dans le monde, l'accueille et travaille a sa
rédemption», alors que la contextualisation pensée en
protestantisme adopte une posture différente. Elle «s’inscrit dans
une logique théologique qui prend acte d'une séparation de Dieu et

3. Jean-Francois Zorn, entrée «Contextualisation», lon Bria, Philippe
Chanson, Jacques Gadille, Marc Spindler (dir.), Dictionnaire oecuménique de
missiologie. Cent mots pour la mission, 67.

31



du monde et travaille a leur rapprochement sur le registre
prophétique de la Parole qui retentit dans le monde, un monde qui
I'entend, mais ne la regoit pas, la rejette méme »*.

Pour expliciter plus concretement ces différences d’accents entre ces
deux concepts, référons-nous a un exemple illustratif. Celui,
récurrent, soulevé par la traduction du mot «Dieu» dans les
langues vernaculaires, a l'instar de celle qui fut posée au sein de
I'ethnie Hmong. Elle me fut présentée par le Pere Yves Bertrais,
OMYI, cocréateur de I'écriture de la langue de ces montagnards du
Haut-Laos, auquel il consacra toute sa vie. Employant les mots
hmong usités dans les prieres chamaniques de fagon a toucher ses
locuteurs, il fit de méme concernant le rendu du mot Dieu,
privilégiant Tchu Ndou, le Seigneur du Ciel tutélaire, qu’il trouva
linguistiquement le plus inculturé. Un choix qui posa probleme aux
traducteurs des missions protestantes américaines qui, trouvant le
terme trop proche de la mythologie hmong, préférerent Ie
contextualiser par Va Tchu, le Roi-Seigneur, parce que les ethnies
hmong, apatrides et acéphales, ont toujours attendu (pourtant
également dans leur mythologie) une figure royale fédératrice. Ce
qui a abouti a deux Bibles hmong.

Je laisse en note le détail de ces préférences®, mais ces dernieres me
semblent bien montrer comment ce choix de traduction du mot

4. Jean-Francois Zorn, entrée « Contextualisation », 69.

5. Cf. le chap. 4 de mon ouvrage, Yves Bertrais. La passion Hmong. Un des
derniers missionnaires-anthropologues du XX siecle, Paris, Karthala, 2021.
Yves Bertrais, avait trouvé culturellement, sémantiquement,
idiomatiquement et surtout théologiquement plus juste et légitime de
traduire ainsi Dieu, parce que ce choix se rapprochait le plus de la
conception cosmogonique hmong, rapportée par le corpus des
mythologies, renvoyant a I'appréhension de ce Seigneur-Maitre du Ciel,
instance créatrice qui précéda et présida tous les commencements et qui,
omniprésent et surplombant tout, avait statut de Témoin Ultime. Du coté
protestant, le choix de Roi-Seigneur-Maitre connotait pour les Hmong une
perception et une restitution théologique a visée plus politique, mais avec
ce risque latent qu'il se trouvait entremélé de drames effroyables causés
par des leaders messianistes illuminés ayant régulierement entrainés des
milliers de Hmong a la mort, le méme corpus des mythologies rapportant
qu'ils attendaient un Messie-Roi terrestre, le Houa Tai, venant rétablir un
improbable age d'or. Le livre vient d’étre honoré du Prix Louis
Marin 2022, décerné par I’ Académie des Sciences d’Outre-mer.

32



«Dieu» s’est joué entre une inculturation (ici linguistique) soit,
comme dit supra, selon une logique théologique d’obédience
catholique qui, postulant une continuité entre Dieu et le monde,
tend a surmonter leur séparation en travaillant a les rapprocher sur
le registre sapiential de la Parole qui s'impregne dans le monde, et
une contextualisation (ici plus politique) soit, également dit supra,
selon une logique théologique qui, en perspective protestante,
prend acte d’une séparation de Dieu et du monde et travaille a leur
rapprochement sur le registre prophétique de la Parole qui retentit
dans le monde. Un exemple qui n’empéche nullement de penser
que linculturation comme la contextualisation restent deux
approches en réalité plus complémentaires qu’opposées, tant, en
fonction des situations et des lieux, leurs perspectives croisées
peuvent se révéler stimulantes, probantes et novatrices face aux
pressions des acculturations.

Le vocable acculturation

Reste en effet a commenter ce vocable «acculturation » qui touche
et décrit les changements qui se produisent par interactions lorsque
des cultures différentes se rencontrent de facon continue sur un
méme sol®. Ce qui, d’évidence, est un phénomene universel non
univoque et constitutif a foutes les cultures, a toutes les sociétés,
quelles qu’elles soient. C’est une notion issue du vocabulaire
anthropologique nord-américain des la fin du XIX¢ siecle et de suite
popularisée par l'école culturaliste principalement dans les
années 1930 sous I'impulsion de Melville Herskovits. Elle interroge
évidemment le concept toujours ambigu de culture auquel il est
accolé, ce qui est une des raisons centrales de sa polysémie et,
partant, de sa difficile utilisation. Ce d’autant plus que cette notion
reste étroitement liée, en socio-anthropologie, aux approches
critiques des colonisations, puis aux processus des décolonisations

6. Cf. cette définition classique de Melville Herskovits datant de 1938 mais
toujours considérée : «l'acculturation comprend les phénomenes qui
résultent du contact continu et direct des groupes d’individus ayant
différentes cultures, ainsi que les changements dans les cultures originales
des deux groupes ou de I'un d’entre eux», Acculturation : the Study of
Culture Contact, Publisher, New-York, J. ]. Augustin, 1938.

33



sur fond du culturalisme américain évoqué qui, dans les
années 1930-1960, mélant étroitement anthropologie et psychisme,
avangait que des typologies de caracteres dits ethniques et de
personnalité de base ressortaient des traits culturels généraux dans
lesquels les individus avaient été moulés dans leur enfance’. Une
approche qui se révélait (et qui se révele toujours) étre tres
problématique lorsque, de surcroit, elle se double de vues dualistes
affirmées entre sociétés « civilisées » et sociétés « archaiques » ; des
vues propres a générer tous les aléas classificatoires, hiérarchiques,
racistes et nationalistes bien trop connus.

Cest ce qui finira par impacter et restreindre cette notion
d’acculturation, des lors principalement dévolue a mettre en
lumiere les parts de modifications, soit de déperditions
(déculturations) ou de transformations (transculturations) entre les
collectivités culturelles. Et ceci tres particulierement lorsque, mises
en contact de fagon directe et prolongée, elles s’affichent de
puissance inégale entre une culture «source» et des cultures
«cibles ». Autrement dit, lorsque 'une d’entre elles, dominante,
exténue alors toutes les autres, dominées. Un constat que confortait
encore l'interprétation du préfixe ac d’acculturation passant par
force de sa conjonction a finalité positive a celle d'un a privatif
négatif. Un glissement qui a abouti a ce que Roger Bastide, dans son
Anthropologie appliquée de 1971, distingue trois stades de gradation
possible sur I'échelle de I'acculturation.

Celle «libre ou diffusionniste », que l'on qualifiera de «douce et
spontanée», ~qui produit petit a petit naturellement,
inconsciemment et positivement, des modifications ou des
transformations enrichissantes par le biais de contacts interculturels
allant dans les deux sens et d’autant plus incompressibles que les
sociétés ne cessent de se rencontrer et de se métisser dans tous les
domaines (économiques, sociaux, artistiques, culinaires, religieux,
etc.); celle « controlée ou planifiée », qui se produit a sens unique

7. Je détaille la position culturaliste dans Philippe Chanson, « De I'invention
de la culture a I'interculturalité. Approches, concepts et lexique », Patrick
Suter, Nadine Bordessoule-Gillieron et Corinne Fournier Kiss (dir.),
Regards sur l'interculturalité. Un parcours interdisciplinaire, Geneve, Metis
Presses, 2016, 27-51.

34



lorsqu'une culture démographiquement et linguistiquement
majoritaire  s'estime mieux adaptée, techniquement plus
opérationnelle, rationnellement supérieure et donc plus a méme de
dominer dans tous les registres influents, au point de faire
stratégiquement et tres progressivement pression sur une autre ou
les autres, les aspirant en quelque sorte inéluctablement pour
qu'elles s‘adaptent, absorbent et ingerent son mode de
fonctionnement, de consommation, de pensée et ses manieres d’étre,
ce qui débouche pour elles sur de nettes déperditions culturelles ; et
celle « dure ou forcée », d’assimilation et d’intégration imposée manu
militari sur toutes cultures minoritaires ou minorées ou territoires
annexés au sein de régimes idéologiques, totalitaires,
ultranationalistes, coloniaux, que 1'on peut assimiler a de véritables
phénomenes de dégradation, de déculturation, voire carrément de
« génocide culturel » débouchant sur les stigmatisations, les replis et
les ghettoisations que 'on sait®.

Cest dire si l'acculturation est une notion centrale pour
I'appréhension et le décodage des questions touchant autant les
rapports d’interculturalité que les modes d’adaptation vécus par
exemple par les migrants et leurs diasporas, dont une bonne part
des réponses se trouve aux mains des Etats prédominés ou non par
une vision pluriculturaliste (vivre ensemble sur un méme sol),
multiculturaliste  (vivre séparé sur un méme sol) ou
monoculturaliste (vivre totalitairement sur un méme sol). Mais c’est
aussi une notion sans aucun doute toujours a revoir et a examiner
en registre de christianisme, y compris donc au miroir de ses actions
missionnaires lorsqu’on aborde les principes qui régissent aussi
bien les modeles d’inculturation que les modeles de
contextualisation.

Ces actions cherchent-elles a simplement témoigner et laisser naitre
librement 1'Evangile au sein d’une culture? A diffuser et controler
le message de ce méme Evangile par devers une culture? Ou a
planifier et imposer I'Evangile et les seuls usages ecclésiaux
«normatifs » missionnés sur une culture? Ces typologies qui
peuvent étre légitimement discutées et disputées, j'en conviens, ne

8. Cf. Roger Bastide, Anthropologie appliquée, Paris, Payot, 1971, rééd. Paris,
Stock, 1998, 7, 22, 24, 62 et 46-90 pour les chapitres spécifiques.

35



doivent cependant pas oblitérer que face au réel, tout est toujours
partiel. L'on ne peut plus véritablement verser dans des
généralisations classificatoires, tant rien n’est unilatéral ou
univoque, tant les frontieres entre les typologies et les termes-
concepts qui les représentent ne sont ni systémiques ni étanches,
mais bien poreuses, tant ce que I'on entend communément sous le
terme « culture » reste aléatoire et peut se reporter par exemple plus
sur les phénomenes de subculture inhérents a chaque société plutot
qu’a une culture pensée telle une entité référente globale.

Comprendre ou entendre I’Autre ?

En fin de compte, on se gardera donc d'une utilisation trop
fonctionnaliste de tous ces vocables qui ont plus pour richesse de
découvrir et d’évaluer au mieux, devant les complexités, les
oscillations et les imprévisibles, les faits et effets des rencontres et
des contacts entre les sociétés que de les opposer ou de vouloir
conclure. C’est aussi dans cette trace qu’entre reprises théologiques
et missiologiques de ces mémes vocables, on se gardera d’étre trop
tranché. Les acculturations n’épargnent ni les processus
d’inculturation ni ceux de contextualisation, méme les mieux
pensés et bienveillants. De surcroit, faut-il toujours vouloir tout
comprendre ? J'en doute depuis que le philosophe martiniquais
Edouard Glissant n’a cessé de nous rappeler que dans ce verbe
«com-prendre» il y a celui de «prendre», tres accaparateur,
possessif et réducteur : je com-prends 1’ Autre, je le saisis, le cerne,
I'assimile, I'entoure des bras de ma norme (comme le signe sa
gestuelle). Cela peut cacher une générosité équivoque : I’Autre
considéré mais risqué d’étre pris, digéré et réduit a I'aune de mes
propres vues, de ma culture, de mes systemes, avec la prétention
induite de lui étre nécessaire’. Raison pour laquelle,
personnellement, je lui préfere désormais celui d’entendre.

Philippe Chanson

9. Edouard Glissant revient maintes fois sur ce terme. Notamment dans sa
Poétique de la Relation, Paris, Gallimard, 1990, 206-207, et dans « Le chaos-
monde, l'oral et I'écrit », Ralph Ludwig (textes rassemblés et introduits
par), Ecrire la «parole de nuit». La nouvelle littérature antillaise, Paris,
Gallimard, 1994, 126-129.

36



« Et nous qui espérions... » (Ac 24, 21)

Chemin d’Emmaiis, chemin de libération

Paulin Poucouta

Prétre de [Parchidiocése de Pointe-Noire (Congo-Brazzaville), Paulin
Poucouta est professeur émérite de ’Université Catholique de Yaoundé. Il
est actuellement directeur de publication de la revue Spiritus.

Emmaiis (« Et nous qui espérions » (Ac 24, 21) traduit en fait

la soif profonde de libération inscrite dans la mémoire de
chaque peuple. Or, la mémoire nous met en connivence avec la
coutume, la culture, l'interculturel, le vécu socio-économique et
I'environnement. Elle peut étre cabossée par des accélérations de
I'histoire. Comment alors la libérer et la régénérer ?

L a profonde déception des deux disciples qui repartent a

Ainsi, apres l'euphorie post-exilique, le peuple de la Premiere
alliance, englué dans les tensions liées a la gestion du quotidien, a
dt convoquer la figure remodelée et amplifiée d’Abraham comme
utopie d'une aventure autre!. De méme, au premier siecle, face a la
pression de 'otkoumeéné gréco-romain, certains voient en Jésus la
réalisation de la figure refondatrice d’Abraham et de divers
messies. On comprend qu'ils considerent sa mort comme la fin de
toute espérance en la possibilit¢ d'une nouvelle dynamique
libératrice.

1. Rémer Thomas, «D’Abraham a la conquéte. L'Hexateuque et I'histoire
d’Israél et de Juda», Recherches de Science Religieuse, 103/1, janvier/mars
2015, 35-53.

37



N’est-ce pas ce que traduit la réflexion quasi désespérée des deux
disciples, réflexion qui résume et assume celle de I'ensemble de leur
peuple? Devant la désillusion et le malentendu, le Ressuscité
provoque les pelerins d’Emmatis a un exode libérateur de la
mémoire, du monde nouveau, de la fraternité et du coeur. N’est-ce
pas 1a I'aujourd’hui du chemin d’Emmatis ?

La désillusion

Meéme si I'évangile de Marcy fait allusion dans sa finale (Mc 16, 12-
13), I'épisode des disciples d’Emmaiis est propre a Luc (24, 13-35).
Il occupe 23 versets du long chapitre 24 qui clot le troisieme
évangile. Il récapitule I'ensemble du livre, respectant en cela les
regles rhétoriques de 1'Antiquité?. Le passage est encadré par
I'expérience pascale des femmes au tombeau (Lc 24, 1-12) et celle
des apotres (24, 36-49).

Pour la plupart des critiques, ce passage, abondamment étudié’, a
pour théme principal la reconnaissance de Jésus a la fraction de
pain*. Hugues Cousin le résume ainsi :

Le récit des disciples d’'Emmaiis a pour but de montrer comment
apres avoir conversé avec lui sur la route (v. 13-27), ils en viennent
a reconnaitre Jésus lors du souper (v. 28-35)... Si Luc y attache tant
d’importance, c’est qu’il implique considérablement le lecteur en
étant pour lui d'une importance et d'une actualité permanentes®.

La reconnaissance de Jésus donne tout son poids a la thématique du
voyage et de la route si chere a Luc et sur lequel se construit une
bonne partie du troisieme évangile (Lc 9, 51-19, 27)°. De méme,
I'épisode des disciples d’Emmaiis nous dépeint I'histoire de deux
voyageurs qui en rencontrent un troisieme, Jésus, qu’ils ne

2. Cf.Jean-Noé€l Aletti, Quand Luc raconte, 222-223.

3. Voir I'abondante bibliographie sélective que présente Frangois Bovon,
L'évangile selon saint Luc, Genéve, Labor et Fides, 2009, 432-436.

4. Eugene Laverdiere, Luke. New Testament Message, 5, Dublin, Veritas
Publications, 1980, 282s; Jean-No€l Aletti, L'art de raconter Jésus Christ,
Paris, Seuil, 1989, 184 s.

5. Hugues Cousin, L'évangile de Luc, Paris, Centurion, 1993, 328-329.

6. Cf. Jean-Noél Aletti, L'art de raconter Jésus Christ, 112-115.

38



reconnaissent pas tout de suite. Pourtant, ce sont les premieres
paroles du Ressuscité (De quoi parliez-vous chemin faisant ?) qui
vont amener les disciples a dévoiler progressivement le motif de
leur voyage (Lc 24, 17s) :

Les deux hommes ont quitté le groupe de ceux qui étaient réunis
avec les onze (cf. v.9), abandonné la ville ou I'exécution de leur
Maitre a sonné le glas de leur espérance. Ils rentrent chez eux, dans
un bourg peu connu, a soixante stades de Jérusalem (onze
kilometres)’.

On connait lI'importance que Luc accorde a la mission des
72 disciples aux cotés de celle des apotres. S’ils quittent si
précipitamment Jérusalem, c’est parce qu’ils sont dépités, pleins de
tristesse : « Alors, ils s’arrétérent, tout tristes », littéralement : 'air
sombre (24, 17). Mise en exergue, a la fin du texte, 'expression
souligne la gravité liée a la mort et au deuil.

On les comprend. Les disciples venaient de célébrer la Paque,
faisant ainsi mémoire de la libération passée, présente et a venir que
Dieu accorde a son peuple. Cette féte était entourée d'une certaine
effervescence messianique. Pour cette raison, 'armée impériale
venait a cette occasion a Jérusalem, pour parer a toute éventualité.
Cette présence militaire ne faisait qu’exacerber les ressentiments
contre 'occupant et la volonté d’indépendance.

Les deux disciples, eux, avaient quasiment la certitude que leur
héros, Jésus de Nazareth, allait se manifester. Mais un événement
tragique a terni ces espérances : il a été exécuté (24, 13-14). Pour eux,
il s'agit plus que d'un fait divers. Ils se sentent profondément
concernés. En lui, ils avaient mis toute leur confiance. Mais le héros
est bien mort, puisque cela fait trois jours déja qu’il est dans la
tombe. Ce qui, selon la tradition juive, est preuve de décomposition
du cadavre, sans espoir de retour a la vie (cf. Jn 11, 39). Or, nouveau
Moise, Jésus le nouveau libérateur ne devait pas connaitre la mort.
Alors, a quoi bon rester encore a Jérusalem, se demandent les deux
disciples.

7. Hugues Cousin, L'évangile de Luc, 329.
39



Profondément dégus, ils s’entretiennent, littéralement : ils disputent
et débattent ensemble. De maniere insistante, Luc montre que les
deux disciples ne font pas que cheminer ; ils parlent des derniers
événements, de 'actualité. Ils s’interrogent : qu’est-ce qui n’a pas
marché ? Est-ce la trahison de Judas qui a tout gaché ? Jésus aurait-
il été désavoué par Dieu ?

Au désespoir et aux questionnements s’ajoute le récit troublant des
femmes de leur groupe qui ont trouvé le tombeau vide. Il est vrai
que les anges leur avaient donné le sens de I'événement. Pourtant,
a I'instar des apotres, les disciples restent dubitatifs. Ils ont du mal
a emprunter les chemins inattendus de la foi, a laisser dans la tombe
leurs certitudes nationalistes, pour ressusciter a celles plus
universelles que Dieu propose en son Fils.

Le malentendu

Luc ne dévoile que le nom d'un des deux disciples : Cléophas.
Pourtant, a travers lui et son compagnon nous retrouvons les
questionnements et le désarroi de tout un peuple.

Mais, de quelle nature est la déception des disciples ? Luc ne
présente-t-il pas ici une espérance messianique et théologique ?
En effet, nulle part, I'évangéliste n’évoque le role de 1'occupant
romain. De plus, les disciples insistent sur la condamnation par
«nos grands-prétres et nos chefs ». Le terme « délivrer » ici utilisé
n’évoquerait-il pas le rachat des Hébreux par le Seigneur et
n’aurait-il pas ici un sens divin et messianique ?

Pourtant, avec la plupart des critiques, il convient de reconnaitre
que l'espérance décue des deux disciples a bien une portée
politique. Certes, pour le peuple de la Premiere alliance, c’est Dieu
qui réalisera les espérances messianiques par I'intermédiaire de son
messie. Mais ce salut est une libération holistique, avec toute sa
charge nationaliste.

Ainsi donc, le désarroi des disciples résume bien le désespoir d'un
peuple dont le quotidien est marqué par I'attente messianique.

40



Certes, tous ne partagent pas l'option de la violence prise par la
guérilla de Galilée, avec les zélotes. Mais, tous révent d’étre libérés
de la colonisation romaine et de voir restaurer le royaume de David,
en attendant le regne définitif de Dieu. Les différents courants
religieux attendent le Messie, sous diverses figures : soit comme roi,
fils de David ; soit comme descendant du Grand Prétre ; soit comme
Elie ou quelqu’un des prophetes ; soit comme Fils de I'Homme.

D’ailleurs, sur le chemin de Jérusalem, lorsque Jésus interroge ses
apotres sur ce que I'on dit de lui, ils donnent différentes réponses
qui correspondent, en partie, aux attentes messianiques de I'époque
(Lc9, 19s). Les apotres eux-mémes y adherent. Malgré les mises en
garde de Jésus et les annonces répétées de sa passion, ils sont
soucieux de préparer chacun son avenir politique.

On comprend que pour expliquer a Jésus, censé les ignorer, les
événements de ces «derniers temps », les deux disciples font un
récapitulatif des faits, selon leurs convictions nationalistes. Hugues
Cousin le résume ainsi :

Une telle récapitulation est une prédication missionnaire...
tronquée; la Passion s’y trouve, mais non la résurrection. Le
ministeére et la mort de Jésus sont présentés du point de vue de
disciples décus dans leur espérance nationaliste et messianique.
Comme les personnages mis en scene dans les récits de I'enfance, ils
attendaient la délivrance d’Israél et pour eux, ce devait étre I'ceuvre
de Jésus. Une telle espérance est légitime pour Luc; encore ne faut-
il se tromper ni dans son heure ni dans son mode de réalisation
(Ac1, 6-7p.

Libérer la mémoire

C’est pourquoi, apres les avoir entendus, Jésus propose aux
disciples une catéchese biblique, libératrice d'une mémoire qui ne
permet pas de comprendre le sens de sa mort. Pour cela, il part de
la lecture typologique® d'un des passages vétéro-testamentaires le

8. Hugues Cousin, L'évangile de Luc, 330.
9. Cf. Jean-Noél Aletti, Le messie souffrant. Un défi pour Matthieu, Marc et Luc.
Essai sur la typologie des évangiles synoptiques, Namur, Lessius, 2019, 153-155.

41



plus utilisé par les premiers chrétiens pour comprendre le destin
tragique de leur Maitre. Il s’agit de la figure du serviteur souffrant :
«Ne fallait-il pas que le Messie souffre ainsi avant d’entrer dans sa
gloire ? » (Lc 24, 26).

Cette catéchese est ambulante. Pour Lug, le chemin, c’est le lieu de
familiarité, du quotidien, avec sa simplicité, ses incohérences, ses
imprévus, ses surprises. Cette vie de tous les jours est habitée
d’espoir et de désespoir, de quétes de sens dans un monde ou les
ténébres et les incertitudes s’amoncellent. Pourtant, ce banal
humain et quotidien est le lieu ou nous rejoint le Ressuscité,
rappelant ainsi 'exode biblique, quand le Seigneur marchait avec
son peuple.

La figure du serviteur souffrant nous renvoie a la période exilique
et postexilique. Lexpérience de I'exil fut une cure de modestie pour
Juda, qui avait perdu tout ce qui faisait son orgueil : la terre, le
temple, le roi et surtout ses réves de puissance. En effet, au fil des
années, Isra€l avait fini par vivre I'élection divine comme un
privilege. Il avait méme fini par créer Dieu a l'image de ses
ambitions guerrieres, en en faisant, a linstar des peuples
environnants, un Dieu guerrier, leur chef d’Etat-maj or.

Israél est appelé a redécouvrir le véritable visage de Dieu, le Dieu
de tous les peuples, totalement dés-armé et briseur de guerres. Il se
devait de vivre sa mission au coeur du monde comme un service.
Le Deutéro-Isaie le dit a travers les quatre chants du serviteur.

Elu et soutenu par Dieu, le serviteur réalise sa mission dans la force
et la fermeté de la modestie et de la douceur. Le modele d"un tel
engagement, C'est le roi perse Cyrus qui ne profite pas de ses
victoires pour écraser. Au contraire, il rend la liberté aux opprimés.
I respecte les minorités, les diversités culturelles, nationales et
religieuses (Is 42, 1-7). Au lieu de diviser et de disperser, le serviteur
rassemble non seulement Israél, mais aussi toutes les tribus et
toutes les nations, sans distinction aucune (Is 49, 1-9). Il s’oublie lui-
meéme pour réaliser sa mission, confiant que rien ne peut arréter
I'ceuvre de Dieu en marche (Is 50, 4-11).

42



Le sommet de cette expérience, c'est la figure du Serviteur souffrant
(Is 52,13—53, 12). Torturé, méprisé, il est soumis a une mort injuste.
Mais il ne se révolte ni ne se résigne. Il vit sa souffrance en solidarité
avec les « multitudes ». Il offre sa vie pour le péché des autres. Cette
figure est tellement atroce que personne ne songe a se I'approprier,
encore moins a en faire un héros libérateur.

Le Nouveau Testament relit la figure du serviteur souffrant pour
comprendre le destin tragique et scandaleux de Jésus, rejeté et tué.
Il est le serviteur souffrant qui, par son obéissance, sauve
I’humanité, au prix de la croix. Mais cela n’est pas facile a admettre,
méme pas pour les chrétiens.

C’est pourquoi, reprenant I'ensemble du cheminement d’Isra€l, en
commengant par 'expérience fondatrice de I'exode, Jésus propose
aux deux disciples un regard autre sur Dieu, sur le messie, sur leur
mission et sur I'histoire. En effet, par sa mort et sa résurrection, Jésus
nous découvre le vrai visage du Pere. Jésus invite les disciples a une
vision du Messie et de Dieu dont l'intervention salvifique touche
tous les peuples.

En fait, Jésus révele aux disciples d’Emmaiis que la tradition
biblique est une mémoire qui s’est construite au cours des siecles,
dans les continuités et les ruptures, dans des relectures
permanentes de I'héritage traditionnel. Lire et écouter la Parole
avec le regard et I'oreille de Jésus permet de régénérer de fond en
comble notre histoire et notre culture, notre imaginaire et notre
engagement pour une société de liberté pour tous. C'est pourquoi
les disciples doivent quitter une conception ethnocentrique de
I'histoire.

Mais cela doit-il se réaliser au détriment de l'indépendance
d’Israél ? La lutte pour la libération n’est-elle pas juste et légitime ?
Tous les peuples qui ont connu ou connaissent la dépendance le
savent bien. Comme bien souvent, Jésus ne répond pas directement
a la question. En effet, il sent poindre l'idée d’un Dieu au service
d’Israél, de son idéologie, de ses réves messianiques. Alors, il
déplace le débat. Il refuse de s’enfermer dans le jeu des luttes
politiciennes entre peuples, entre tribus, entre races. Il propose un

43



regard et une praxis qui permettent de transformer les relations
humaines.

Libérer le monde nouveau

Des lors, I'expérience des disciples sera celle de la conversion. Sur
le chemin de leurs quétes légitimes de libération, la route
d’Emmaiis impose des ruptures dans tous les domaines de
I'existence. Le paradigme du serviteur souffrant est celui d'une
rencontre qui se fait sous le signe du service et non pas de la
puissance, de la gratuité et non pas de la force.

On comprendra mieux pourquoi Jésus évitait toute forme de
messianisme politico-religieux. De nombreux épisodes de sa vie le
montrent : le récit de la tentation en Mt 3, le blame infligé a Pierre
(Mt 16, 21s), la résistance a la foule qui veut le faire roi (Jn 6, 15). Son
royaume n’est pas de ce monde. Sa messianité se manifeste par le
don total de sa vie. Sa royauté est celle de la puissance de I'Amour
(n 13, 1).

Le soir tombant, apres une longue journée de marche et d’écoute,
les disciples offrent a Jésus une hospitalité qui deviendra
eucharistie. La catéchese biblique a préparé les disciples a
reconnaitre Jésus a la « fraction du pain ».

L’expression n"apparait que deux fois dans le Nouveau Testament,
toujours sous la plume de Luc (Lc 24, 35; Ac 2, 42). Elle évoque les
repas juifs. Apres avoir béni le pain, le chef de famille le rompt et le
distribue aux autres. Il marque la communauté de table que
constitue le fait de partager le repas. Jésus reprendra ce geste lors
de son dernier souper avec ses disciples. Des lors, I'expression
évoque I'Eucharistie, célébration de la mort et de la résurrection du
Seigneur, célébration de l'aventure commune entre Dieu et
I'humanité, célébration d’un monde nouveau.

Ainsi, lorsqu’a la fraction du pain, les yeux et le cceur des disciples
s’ouvrent, ils saisissent le message de Jésus. Oubliant leur fatigue,

secouant leur désarroi, leur peur et leur nationalisme, ils se levent.

44



IIs s’élancent en pleine nuit sur la route pour partager avec les
apotres et la communauté de Jérusalem leur découverte : Jésus est
vivant. Dans un triple mouvement de rencontre-mort-
renouvellement qui nous enracine dans le mystere du salut,
d’incarnation-mort-résurrection, nos espérances avec lesquelles
nous rencontrons le Seigneur doivent accepter de mourir avec Lui,
pour se renouveler dans sa résurrection.

En insérant au début du récit de la passion linstitution de
I'eucharistie, qui était certainement une piece autonome, Luc, a
I'instar des autres évangélistes, entend en préciser la portée.
L’eucharistie est le sacrement de 'humanité regénérée qui va
sourdre de la passion et de la résurrection du Christ.

Au moment ot Israél célebre la libération de 'Egypte, Jésus entre
dans sa passion et sa résurrection. Lorsque les chrétiens se
rassemblent pour célébrer leur Seigneur, ils font mémoire de toutes
les formes d’aliénation et de sa source, le péché personnel et
collectif, qui saigne les cceurs, les familles, la société, I’Eglise. Le
chemin d’Emmatis impose alors des ruptures existentielles.

En effet, I’eucharistie nous renvoie a la réalité concréte. Cest sur le
terreau rugueux du quotidien que se célébre l'eucharistie, que
germent la vie et la joie de Dieu. La célébration de la mort et de la
résurrection du Seigneur, elle est le signe et le ferment d"un monde
nouveau. Les nombreuses allusions a 1'Exode signifient que
Jésus est le nouveau Moise, la source de justice et de libération
véritables, comme le releve J.-M. Ela:

L’eucharistie est aussi le lieu ou I'on découvre que le pain, c’est
ce sans quoi 'homme meurt : nourriture, mais aussi travail,
dignité, liberté, reconnaissance et amour, respect de sa culture...
C’est aussi I'espoir en un avenir possible dont on a besoin pour
reprendre gotit a la vie et retrouver un sens. En portant sur elle
un regard neuf, on découvre que leucharistie proclame
I'urgence d"un engagement pour I'accueil, I'hospitalité, la joie et
la féte, qui sont liés au repas dans toutes les cultures. Pour
I'Eglise elle-méme, il y a beaucoup a faire pour que I'eucharistie
signifie vraiment un monde nouveau. En vivant en profondeur

45



ce que leucharistie signifie, 'Eglise peut alors devenir, au
quotidien, sacrement de la justice et de la libération?.

Libérer la fraternité

De retour a Jérusalem, les disciples accourent chez les apdtres, a la
communauté. Leur départ était comme une cassure en eux-mémes,
mais aussi avec les fréres et sceurs. Maintenant, c’est la fraternité
retrouvée. Nous voyons ici I'importance littéraire et théologique
que Luc accorde a la ville sainte. D’ailleurs, un tiers de I'évangile
s’organise autour de la montée de Jésus a Jérusalem!. Cest la que
s’accomplit le plan de Dieu, avant d’atteindre toutes les nations.
C’est la que s’expérimentera la fraternité qui les unissait tous d'un
meéme cceur (Ac 1, 14).

L’expérience des deux disciples d’Emmaiis est suivie de celle des
onze et de leurs compagnons a qui Jésus apparait. En cette derniere
section du chapitre, nous nous retrouvons sur le chemin ecclésial et
fraternel de la rencontre du Ressuscité.

C’est pourquoi, avant de raconter leur propre expérience, les
disciples doivent d’abord entendre celle de Pierre et de 'ensemble
de la communauté, dans laquelle ils se réintegrent. Si I'expérience
des disciples d’Emmatis est chemin de reconnaissance de Jésus par
tout croyant, celle dont bénéficient les onze et leurs compagnons
cimentent I'Eglise, sacrement, signe et ferment de toute fraternité.

Le témoignage chrétien au cceur du monde est certes personnel,
mais inséré dans la communauté, I'ensemble de 1'Eglise et de la
société. C'est dans la communauté que se réalise 1’expérience de
libération de la fraternité universelle qui trouve un fort écho dans
I'épisode de Philippe et de I'Ethiopien qui se rencontrent sur le
chemin de Gaza (Ac 8, 26-40).

10. Jean-Marc Ela, Repenser la théologie africaine. Le Dieu qui libére, Paris,
Karthala, 2003, 305.
11. Voir Jean-Luc Vesco, Jérusalem et son prophete, Paris, Cerf, 1988.

46



En effet, les deux épisodes ont lieu sur le chemin, soit de Jérusalem
vers Emmaiis, soit de Jérusalem vers Gaza. Luc montre, dans les
deux cas, I'importance du cheminement dans la dynamique de la
rencontre. De plus dans les deux récits, la catéchese ambulante, celle
de Jésus et celle de Philippe, prépare la célébration sacramentelle
soit de I'Eucharistie (Lc 24, 28-32), soit du baptéme (Ac 8, 36-39).
Dans les deux passages, le catéchete s’efface : Philippe disparait aux
yeux de I'Ethiopien (Ac 8, 39) comme I'avait fait le Ressuscité pour
les disciples (Lc 24, 31).

Les deux épisodes ouvrent a un engagement de témoignage : les
disciples d’Emmaiis et le chancelier vont témoigner du Ressuscité
qui a Jérusalem, qui en Nubie (Lc24, 33-35//Ac8, 39). Dans
I'univers mondialisé de I'époque et d"aujourd’hui, I'épisode est une
parabole de la rencontre entre tribus, entre peuples, entre
continents, entre Eglises, appelées a marcher ensemble sur les
routes de I'histoire, sous le signe de l'altérité culturelle, religieuse,
raciale, ethnique.

En effet, Philippe et le chancelier éthiopien sont différents par la
race, la situation socio-économique, et méme par le cheminement
religieux. Mais ils ont désormais la responsabilité commune de faire
triompher la fraternité universelle, qui annonce celle que le pape
Frangois appelle de tous ses voeux :

Assimilée et approfondie en famille, la foi devient lumiere pour
éclairer tous les rapports sociaux. Comme expérience de la
paternité et de la miséricorde de Dieu, elle s’élargit ensuite en
chemin fraternel. Dans la « modernité », on a cherché a construire
la fraternité universelle entre les hommes, en la fondant sur leur
égalité. Peu a peu, cependant, nous avons compris que cette
fraternité, privée de la référence a un Pére commun comme son
fondement ultime, ne réussit pas a subsister. Il faut donc revenir
a la vraie racine de la fraternité. L’histoire de la foi, depuis son
début, est une histoire de fraternité, méme si elle n’est pas
exempte de conflits (Lumen Fidei, 54).

47



Libérer les coeurs

Cet appel a la fraternité n’est pas une diversion. Jésus prend bien en
compte la quéte et la soif de libération des disciples d’'Emmaiis et
de tous les peuples. Sur la croix, il assume tous les lieux concrets de
rupture ou se défait la vie sous toutes ses formes. Mais, avec lui, la
quéte de libération est exode. Elle s’inscrit dans I'épaisseur
historique de lincarnation et dans la dynamique de la
passion/résurrection. Alors, quelles que soient nos origines, la
richesse de notre héritage culturel, historique, religieux,
économique, a la lumiere de la Parole de Dieu, la quéte de libération
est un exode qui nous conduit hors des sentiers battus, vers un
ailleurs autant existentiel qu’épistémologique, mais toujours
créateur de devenir. C’est alors une libération qui concerne tous les
peuples, toutes les personnes.

La catéchese et I'expérience des disciples d’Emmaiis viennent
comme en écho au discours programme de Jésus, au début de son
ministere public, dans la synagogue de Nazareth. N’est-ce pas un
message libérateur qu’il apporte aux opprimés ? Avec les disciples
d’Emmaiis, Jésus revient en quelque sorte sur son discours initial et
en donne la véritable portée.

Certes, il reprend I'hymne isaien a la libération de I’année jubilaire.
Les fils d'Israél célébraient alors, de maniére toute particuliere, le
Dieu qui les avait fait sortir d’Egypte et revenir aux exigences
concretes de I'alliance, a savoir la fraternité qui va de pair avec la
libération et la justice. Il s’agissait également de s’ouvrir a I'avenir
de Dieu, a la possibilité de recommencement, de créativité et de
responsabilité qu’il nous offre. Pour I'évangéliste Luc, en Jésus-
Christ se réalise pour tous les peuples cette expérience jubilaire de
libération et de justice.

En reprenant le texte du Trito-Isaie, Jésus, sans ambigiiité¢ aucune,
arrime résolument son ministere a la lignée de la tradition
prophétique vétéro-testamentaire, en solidarité préférentielle avec
les pauvres. La catéchese de Luc s’adresse a une communauté

48



paienne sensible aux problemes socio-€conomiques. D’ou
I'importance accordée aux pauvres, aux méprisés et aux humbles.

Mais, lorsque Jésus dit « en marche, vous les pauvres ! » (Lc 6, 20), il
ne canonise pas la pauvreté. A la suite des prophetes, il prend la
défense des pauvres. Mieu, il leur dit la possibilité de se mettre en
branle pour se prendre en main. Mais seuls peuvent se mettre ainsi
en marche des « pauvres de cceur », c’est-a-dire des hommes et des
femmes qui, a la suite des anawim dont parle le prophete Sophonie,
ont fait le choix radical de ne compter essentiellement que sur Dieu
et de vivre pour Lui.

Luc est certainement celui qui traduit avec le plus de véhémence la
critique de Jésus contre les richesses et contre les riches : « Malheur
a vous les riches car vous avez votre consolation » (Lc 6, 24). Pour
Jésus, la richesse peut amener a une vue courte, a I'atrophie de la
personne et des projets de vie. Sa pauvreté est liberté vis-a-vis des
biens, liberté qui jaillit de son option radicale pour son Pere et pour
les humains, ses fréres et sceurs.

C’est pourquoi, ses disciples, libérés des puissances de l'argent,
peuvent initier des actions libératrices pour que les plus démunis
jouissent des biens de la terre destinés a tous. Seuls ceux et celles
qui font le pari de miser sur Dieu peuvent se mobiliser réellement
pour la libération de leurs freres et sceurs. Seules des personnes
libérées peuvent susciter « l'irruption des pauvres » dans le monde
de I'accaparement et du pouvoir.

Cette libération des cceur ne peut étre que le fruit de I'Esprit de Dieu
dont parle abondamment Luc. Lui seul peut régénérer de fond en
comble notre histoire et notre culture, notre imaginaire et notre
engagement pour une société de liberté et de fraternité universelles.
L’Esprit forge en nous et autour de nous des ressorts libérateurs
d’avenir et de fraternité, pour nous, pour nos peuples et pour
I'ensemble de 'humanité. Ce n’est qu’alors que nous rejoignons le
projet libérateur de Jésus :

L’Esprit du Seigneur est sur moi, parce qu’il m’a consacré par
I'onction, pour porter la bonne nouvelle aux pauvres. Il m’a
envoyé annoncer aux captifs la délivrance et aux aveugles le
retour a la vue, renvoyer en liberté les opprimés (Lc 4, 18).

49



L’aujourd’hui du chemin d’Emmais

Aujourd’hui, comme au temps des disciples d’Emmatis, nos
quotidiens sont marqués de quétes légitimes de libérations. A nous
aussi, Jésus indique le véritable chemin de libération, celui qui va
de Lui au cceur et rejoint la famille, la communauté, la société et
I'ensemble de 'humanité. C’est de la conversion du cceur que
s’initie toute libération véritable et durable. En effet, 'égoisme tapi
en nous peut gangréner les spheres familiales, sociales et politiques.
Seules la mort et la résurrection du Crucifié peuvent nous libérer.

Aujourd’hui, comme au temps des disciples d’Emmaiis, le
Ressuscité nous rejoint sur les chemins multiformes ou les
tombeaux de mort se vident pour laisser germer la vie, ou la
désespérance devient créativité, la servitude libération, la misere
et la souffrance provoquent notre créativité. En effet, comme le
releve si bien Christian Duquoq :

Seule la résurrection glorieuse du Crucifié pour la justice ouvre
pleinement a l'avenir. Le dolorisme enferme en soi-méme,
I'abandon de Dieu oublie que Christ est vainqueur, la libération
politique omet un élément du mal dont nous sommes complices : la
banalité??.

Paulin Poucouta

13. Christian Duquoq, «La passion de Jésus », Albert Vanhoye & Christian
Duquoq & Ignace de La Potterie, La passion selon les quatre évangiles, Paris,
Cerf, 1981, 102-103.

50



La dynamique religieuse de la libération

chez Fabien Eboussi-Boulaga’
Une lecture théologique de Christianisme sans fétiche

Csilla Kovacs

Religieuse hongroise, Csilla Kovdcs est membre de la Communauté du Chemin
Neuf. Aprés des études théologiques d Paris et a Rome, elle a été en charge de
Plnstitut de Théologie des Dombes. Elle est aujourd’hui doctorante en théologie
au Centre Sévres — Facultés jésuites de Paris. Elle travaille sur Peeuvre du
penseur camerounais Fabien Eboussi-Boulaga.

Boulaga pourrait, a la fois justement et tres spontanément,

consister dans un retour sur les motifs les plus exploités de
son ceuvre, la nécessité de la libération du « colonisé mental »? ou
celle de la tradition africaine (aussi bien ad intra qu'ad extra)®, ou
encore, la désaliénation de la foi et du christianisme.

ﬁ border la question de la libération chez Fabien Eboussi-

Dans ce parcours, nous ne reviendrons cependant sur aucune de
ces problématiques. Nous nous proposerons de présenter plutdt un

1. Né le 17janvier 1934 a Bafia et décédé le 13 octobre 2018 a Yaoundé,
Fabien Eboussi-Boulaga est un philosophe et théologien camerounais. Il a
contribué a I'élaboration d'une pensée africaine rigoureuse, tant au niveau
de la philosophie que de la théologie.

2. Cf. Fabien Eboussi-Boulaga, La crise du Muntu. Authenticité africaine et
philosophie, Paris, Présence Africaine, 1977, 132.

3. Ad intra, il en va de la querelle enthophilosophique a laquelle Eboussi-
Boulaga a généreusement prété sa voix. La libération ad extra de la
tradition africaine exploite les aspects du rapport entre I'Occident et
I'Afrique.

51



aspect moins commenté de sa pensée, a savoir le sens proprement
religieux de la libération, entendu comme catégorie du salut. En
effet, cela constitue le ressort et 'horizon de tous les autres types de
libération, du moins d’apres l'ouvrage le plus théologique de son
corpus, Christianisme sans fétiche*.

Des la fin des années 1960, le theme de la libération est (re) devenu
central dans les théologies contemporaines grace aux réflexions
latino-américaines qui ont mis en évidence un nouveau locus
theologicus, a savoir le contexte socio-politique des pauvres et des
sans-voix, notamment quand la pauvreté s’entend comme misere
ou comme exposition potentielle a la mort.

Mais si ce theme a une importance certaine pour la théologie
aujourd’hui, ce n’est pas d’abord dans ce sens-la qu’il est abordé
dans Christianisme sans fétiche, bien que des points communs
puissent se trouver. Chez le penseur camerounais, la libération n’est
jamais pensée comme étant seulement historique. Elle émerge
toujours de la conversion personnelle, actualisation du modele
donné par Jésus, et dont la perspective finale est I'appel divin inscrit
au coeur de l'existence humaine. C’est a partir de cela qu’Eboussi-
Boulaga ose 'utopie qui consiste a appréhender également le salut
comme transformation nécessaire de toutes les réalités humaines.

La libération comme conversion personnelle

Le mot « conversion » est utilisé dans Christianisme sans fétiche pour
désigner non seulement «la métamorphose requise (...) [qui] vise
le fond de la personnalité, son centre, le “coeur” »°, mais également
la conversion de populations entieres au christianisme, ou encore,
une conversion du langage religieux.

Dans cette section, nous nous intéressons uniquement a son
premier sens. En effet, il semble que l'idée et la réalité de I'expérience
de la «puissance transfigurante du Christ» soient fondamentales

4. Fabien Eboussi-Boulaga, Christianisme sans fétiche. Révélation et domination,
Paris, Présence Africaine, 1981.
5. Fabien Eboussi-Boulaga, Christianisme sans fétiche, 111.

52



pour notre auteur®, et que cette expérience puisse prendre la forme
de la conversion.

Dans la partie centrale du livre exposant le modele christique?,
I'auteur présente notamment une sorte d’ecclésiologie sous le titre
«La communauté en forme d’amour ». Une telle communauté ou
Eglise est comprise comme I'application de I'ceuvre de Jésus. Or, a
la base de cette société, nous trouvons une dynamique de
conversion personnelle®. Eboussi-Boulaga la décrit en termes d"une
libération intérieure, en tant que cela est un «changement de
mentalité »° :

Convertissez-vous, car le Royaume de Dieu est proche; il est parmi
vous. (...) Mais pour chercher avant tout le Royaume de Dieu et sa
justice, il faut étre libéré de la séduction de Mammon, I’Argent, de
la volonté de puissance habituelle a ceux qui passent pour étre chefs
et bienfaiteurs des nations pour devenir « comme celui qui sert ».
(...) L'homme a l'obligation de se libérer de la dictature de la
«chair » et de celle du « monde », pour découvrir son soi originel, sa
vocation. (...) L’homme déchoit dans la possession, dans I'avoir qui
le masquent a lui-méme et barrent son désir (...) de ce qui se donne
gratuitement, de ce qui n'est qu'objet de reconnaissance. Par le
service et la dépossession, 'homme manifeste ce qu'il est en
renongant a ce qu'il a, en se désistant de lui-méme?°.

Cest ainsi qu'il désigne le but de sa recherche d'un christianisme africain,
cf. Fabien Eboussi-Boulaga, Christianisme sans fétiche, 87. Est-ce que cela
s’enracine dans sa formation jésuite ? De fait, Ignace de Loyola exprime la
conviction selon laquelle «le Créateur agit immédiatement avec sa
créature et la créature avec son Créateur et Seigneur », Ignace de Loyola,
Exercices spirituels, n° 15, DDB — Bellarmin, 2001, 34.

«Mais I'émergence de ce modele est liée a I'événement singulier qu’est
Jésus de Nazareth, a des événements singuliers de sa vie, a sa mort et a sa
destinée posthume», Fabien Eboussi-Boulaga, Christianisme sans fétiche,
115. Nous n’avons pas d’espace, dans cet article, pour présenter la
signification du modele christique eboussien; voir la-dessus, Eugene
Didier. A. Goussikindey, The Christic model of Eboussi Boulaga. An African
« Recapture » of Christianity, Balti, Ed. universitaires européennes, 2017.

Cf. Fabien Eboussi-Boulaga, Christianisme sans fétiche, 110ss.

Cf. Fabien Eboussi-Boulaga, Christianisme sans fétiche, 115.

. Fabien Eboussi-Boulaga, Christianisme sans fétiche, 111 (souligné dans le

texte).

53



Plusieurs passages bibliques sont, soit explicitement évoqués soit
sous-entendus, comme ici, pour illustrer le renversement nécessaire
de T'attitude du «monde »!! ou de la «chair », renversement exigé
de celui qui se convertit. Notamment, 'auteur cite textuellement
Luc 22, 25-26 ou Jésus souligne 'opposition entre l'attitude des
puissants des nations et celle de ses propres disciples :
contrairement au pouvoir et a ’honneur cherchés par les puissants,
les plus grands des disciples doivent apprendre a adopter une
posture de serviteur, simplement parce que Jésus en donne le
modele (cf. Lc 22, 27).

En outre, dans I'extrait cité, nous pouvons également entendre des
échos indirects des tentations de Jésus au désert ou Satan voulait le
faire succomber aux différents appels de I'avoir, de 'honneur ou de
la gloire, ainsi que du pouvoir (cf. Mt4, 1-11; Lc4, 1-13). Or plus
que les textes bibliques eux-mémes, ’est surtout leur reprise et leur
adaptation par Ignace de Loyola, dans sa Méditation des deux
étendards'?, qui nous semblent se répercuter ici. A la différence des
textes bibliques, Ignace compare la maniere de faire de Lucifer, le
chef des ennemis, a celle du Christ, vrai capitaine, et invite a un
choix. L'attitude des deux chefs progresse le long d'un échelon a
trois marches, mais avec des contenus, et si I'on peut le dire ainsi,
des sens inverses : Lucifer passe de la richesse (avoir) en passant par
I'honneur (séduction, paraitre) pour aboutir a I'orgueil (pouvoir)'3,
dans une montée conquérante; le Christ, en revanche, s’engage
dans la descente kénotique de la pauvreté, par l'acceptation du
mépris ou de I'humiliation, jusqu’a la manifestation de I’humilité!*.
Ignace précise que ces trois échelons qui dessinent un chemin, sont
la matrice de tous les autres vices ou vertus, c’est-a-dire des habitus
qui disposent '’humain a agir.

11. «Le “monde” est l'expression aliénée du soi qui se perd dans ses
fabrications, ses ceuvres, ses langages et ses institutions. Ceux-ci
deviennent des idoles, auxquels 'homme se sacrifie (...)», Fabien
Eboussi-Boulaga, Christianisme sans fétiche, 111.

12. Cf. Ignace de Loyola, Exercices spirituels, n° 136-148, 93-96.

13. Cf. Ignace de Loyola, Exercices spirituels, 142, 94.

14. Cf. Ignace de Loyola, Exercices spirituels, 146, 95. L'échelon descendant
rappelle Ph 2, 5-8.

54



En lisant ces pages d’Eboussi-Boulaga, on a effectivement
I'impression que, comme saint Ignace, I'’auteur incite son lecteur a
choisir son camp en assumant un chemin de dépossession et de
service. Dans son ouvrage, I'humilité est donc d’abord entendue
comme ['attitude de Dieu lui-méme : « “I’humilité”, mais celle de
Dieu, tellement présent qu’il est absent, si proche qu’il est
lointain »*5. Ainsi, «le dernier cercle d'un chemin de 'humilité »
sera ce que l'auteur appelle la « conversion esthétique », a savoir
notre mise en présence «en la présence silencieuse et discrete de
Dieu »'®.

Avant d’arriver a une telle considération sinon mystique, du moins
apophatique, du rapport a Dieu, la conversion vis-a-vis de I'attitude
du «monde » ou de la «chair» s’exprime donc, chez le penseur
camerounais, en termes de libération. Celle-ci est décrite comme un
changement de mentalité capable de démasquer la dictature des
idoles'’, de libérer des passions parce qu’elles barrent I'acces au
désir le plus profond de 'humain. L’attitude qui libere est ainsi
indiquée comme service et renonciation a soi-méme. Il en va d'une
vraie imitatio Christi qui sert de réponse a son message'®. Or tout cela
impulse I'humain dans une dynamique que 1'on pourrait qualifier
d’extatique.

En bref, Eboussi-Boulaga affirme que c’est seulement par une telle
conversion personnelle, qui se décline, en négatif, comme libération
des idoles et, en positif, comme décentrement kénotique de soi-
méme, comme service, que ’homme est capable de manifester ce
qu’il est, ce qu’est sa vocation ; c’est-a-dire étre « comme “image” de
Dieu, comme sa re-présentation, “Dieu par participation” »°.

15. Fabien Eboussi-Boulaga, Christianisme sans fétiche, 142.

16. Fabien Eboussi-Boulaga, Christianisme sans fétiche, 198.

17. Cf. Fabien Eboussi-Boulaga, Christianisme sans fétiche, 115.

18. «Il [Jésus] annonce le royaume de Dieu, appelle a la conversion et la
repentance », Fabien Eboussi-Boulaga, Christianisme sans fétiche, 147.

19. Fabien Eboussi-Boulaga, Christianisme sans fétiche, 115 ; pour 'allusion a la
divinisation, cf. 2P 1, 4.

55



La libération comme dépassement
eschatologique de soi

La conversion, qui est a la base de I'étre-au-monde des « enfants de
Dieu »%, se dit donc comme libération de la contrainte physique et
spirituelle. Cette libération est une maniere de comprendre la
conversion, elle-méme définie par Eboussi-Boulaga comme «ce
double mouvement de dépassement et de limitation de soi au
vérifiable »?!. Le dépassement et la limitation de soi s’entendent
donc dans les termes de libération des passions, mais aussi dans
ceux de laffranchissement «des soucis qui enchainent, des
angoisses, de la peur du risque, des affrontements et de la mort »?2.
Dans son sens théologique, la libération fait ainsi partie des
catégories sotériologiques par lesquelles s’exprime le mystere du
salut?. Pourtant, cela n’épuise pas le sens ni du dépassement ni de
la limitation de soi, ni méme celui de la libération.

En effet, le dépassement de soi doit pouvoir se comprendre
également comme un éclatemment de son propre étre, comme une
ouverture illimitée dont le principe ne se trouve pas en soi-méme,
mais «dans ce qui se justifie par soi-méme et par la “justifie toutes
choses” »?*. Eboussi-Boulaga touche ici, au fond, le mystere de la foi
concernant 'humain en tant qu'il est créature de Dieu appelée a la
vie divine. I écrit :

Celui-ci [le centre ou le coeur de la personne] est le lieu de
I'orientation essentielle, la source du sens. Les coeurs purs verront
Dieu, car en eux a été libérée la spontanéité jaillissante, a méme de

20. Cf. Fabien Eboussi-Boulaga, Christianisme sans fétiche, 110 (nous gardons
les guillemets de 'auteur).

21. Fabien Eboussi-Boulaga, Christianisme sans fétiche, 111.

22. Fabien Eboussi-Boulaga, Christianisme sans fétiche, 111. Le theme de la
victoire du Christ sur la mort n'est presque pas explicité dans I'ouvrage,
sans doute en raison du refus de l'auteur de penser la mort comme le
salaire du péché. Cela ne I'empéche pas de penser, en revanche, la victoire
dela croix sur le mal. Cf. Fabien Eboussi-Boulaga, Christianisme sans fétiche,
180.

23. Par exemple, B. Sesboiié recense une dizaine de catégories du salut, dont
la libération, Cf. Bernard Sesboué., Jésus-Christ unique médiateur. Essai sur
la rédemption et le salut, Paris, Desclée, 2003.

24. Fabien Eboussi-Boulaga, Christianisme sans fétiche, 111.

56



s’élancer au-dela de soi, vers l'autre, I'ailleurs, de reconnaitre ce qui
n’est par soi ni en vue de soi, mais qui se donne en une initiative
libre ou survient comme une grace?>.

«L’orientation essentielle » perceptible au cceur ou au centre de la
personne semble rejoindre ici I'idée de la finalité de l'existence
humaine qualifiée par la théologie classique de «surnaturelle »2.
Traditionnellement, la vision de Dieu évoquée par notre auteur
représente cette finalité surnaturelle, a savoir la relation immédiate
avec Dieu, qui est]'unique plénitude de 'homme?’. Or, en affirmant
cette vocation divine de 'homme, il faut tenir ensemble ces deux
choses : elle est don gratuit de Dieu, c’est-a-dire qu’elle est indue et
ne découle pas de la création, mais également elle n’est pas pour
autant un décret de Dieu extérieur a 'humain.

Afin d’honorer ces deux criteres, certains théologiens avaient
cherché a penser le fait d’étre ordonné a une fin surnaturelle comme
I'est la situation actuelle de 'homme dans la grace, ce qui ne signifie
cependant pas que cet étre soit déja, en lui-méme, surnaturel (voir,
par exemple, Henri de Lubac?® ou Karl Rahner?).

D’une fagon analogue, Eboussi-Boulaga pense I orientation
essentielle de 'humain vers Dieu a partir de sa situation concrete,
tel qu’il se trouve dans la grace. Or si la conversion-libération

25. Fabien Eboussi-Boulaga, Christianisme sans fétiche, 111. Pour la vision de
Dieu dans la citation, cf. Mt 5, 8.

26 . Pour une présentation du dossier historique sur cette question
théologique, voir, par exemple, Luis Ladaria, Mystere de Dieu, mystere de
I'homme 1. Anthropologie théologique, Paris, Parole et Silence, 2011, 225-256.

27. Par exemple, pour saint Thomas, la béatitude derniere de 'homme
consiste en la vision de I'essence divine, cf. Thomas D’Aquin, Somme
théologique I, q.12 a.1, Paris, Cerf, 1999, 222.

28. «Le fait que la nature de I'étre spirituel telle qu’elle existe (...) soit (...)
congue (...) comme ouverture a une finalité inéluctablement surnaturelle,
ce fait nentraine pas qu’elle ait déja en elle-méme et comme de son propre
fond le moindre élément positivement surnaturel», Henri de Lubac,
CEuvres completes, X1, Le mystere du surnaturel, [1965] Paris, Aubier, 2000.
55 (souligné dans le texte).

29. Rahner distingue la nature humaine de la constitution de son essence
concrete («existential intérieur surnaturel de 'homme») qui est déja
caractérisée par la grace justifiante, et qui est saisie dans la foi et la charité,
cf. Karl Rahner, «De la relation de la nature et de la grace » [1950], Karl
Rahner, Ecris théologiques 11, Paris, DBB, 1963, 15.

57



permet de dégager la « source du sens » ou I'orientation essentielle
au coeur de l'existence, le théologien camerounais n’omet pas de
souligner que la vocation divine qui s’y reflete est un don gracieux.
Sil évoque le désir de Dieu®, il sait que Dieu «se donne
gratuitement », qu’il «n’est qu’objet de reconnaissance »*'.

Par ce biais, nous rejoignons également l'autre élément de la
définition de la dialectique de la conversion, a savoir la limitation
de soi. Théologiquement parlant, cela se comprend non seulement
comme l'appel éthique a une renonciation a soi, mais également,
comme expression proprement ontologique de la différence
humaine par rapport a Dieu.

Or, l'auteur ne fait pas de recours express a l'ontologie. I désigne
«le Dieu qu’on nomme métaphoriquement Pére » comme 1’ Alpha
et 'Oméga, comme la « force d’illimitation qui crée 1'univers sans
rivage »%? et « comme celui vers qui nous nous tournons »*, et qui,
par son horizon, marque la limite de ce que nous sommes. Cette
limitation de soi exprime ainsi le caractere gratuit et gracieux du
don de I'autonomie créatrice dont Dieu revét I'’humain en vue de sa
«participation réelle a I'Esprit qui travaille le monde et [en]
renouvelle la face, a la force d’illimitation (...) »3.

Evidemment, Eboussi-Boulaga est conscient que cette vocation
salutaire ne doit toutefois pas étre percue comme juxtaposée a
I'existence humaine. Cependant, il ne se prononcera pas sur la
structure ontologique de I'étre humain pour penser la question. Il
cherchera a réfléchir plut6t sur la maniere dont la promesse de Dieu
concerne toute la réalité créée.

30. L'idée d"un désir naturel de la vision de Dieu est aujourd’hui remise en
question, voir, par exemple, Henri de Lubac, «Le désir inconnu », 258 s.
Eboussi-Boulaga ne parle pas de désir naturel de la vocation divine.

31. Fabien Eboussi-Boulaga, Christianisme sans fétiche, 111 (pour les deux
citations ; souligné dans le texte).

32. Fabien Eboussi-Boulaga, Christianisme sans fétiche, 109 (pour les deux
citations).

33. Fabien Eboussi-Boulaga, Christianisme sans fétiche, 111.

34. Fabien Eboussi-Boulaga, Christianisme sans fétiche, 109.

58



Les cercles concentriques de la libération

Eboussi-Boulaga affirme que les réponses chrétiennes concernant
I'appel divin apparaissent comme «nécessairement plaquées du
dehors et ne correspondent pas aux questions [de I’humain] telles
qu’elles se posent »*, si I'on néglige une médiation nécessaire pour
le salut. En effet, I'auteur distingue le salut spirituel, en tant qu’il est
la réalité derniere, et la rédemption regardant la vie corporelle, en
tant que celle-ci releve des réalités avant-dernieres. La théologie a
pendant longtemps omis I'importance du second en faveur du
premier. Or pour Eboussi-Boulaga, il n'y a pas d’autre possibilité
d’acces au salut final que la vie corporelle. Toute indifférence ou
tout cynisme a l'égard de sa médiation fondamentale entrave
I'orientation essentielle vers Dieu. Il en va ici de sa critique d'une
pensée d'un dualisme qui éliminerait systématiquement 1'un des
poOles des termes opposés®. Selon le bon sens, le salut ne peut donc
pas étre une « accusation de la vie ».

La médiation de la vie parait d’autant plus importante que, du
point de vue humain, la relation a Dieu reste toujours ascendante,
meéme si, de son coté, Dieu « nous convertit a lui », et par lui « nous
sommes attirés hors de nous ». Ainsi le dépassement de soi peut
signifier, ultimement, I'entrée dans les dimensions fixées par Dieu,
qui ne sont ni «par soi ni en vue de soi», mais en vue de Dieu
(cf. Lc 12, 2).

La libération doit donc étre également comprise et vécue dans sa
dimension sociale, communautaire, méme si cette libération
collective se construit a partir de I'expérience de libération de
chacun, dont l'ultime visée est I’ouverture a la nouveauté de Dieu®.
Voici comment I'auteur décrit la dynamique en jeu :

35. Fabien Eboussi-Boulaga, Christianisme sans fétiche, 194 (souligné dans le
texte).

36 Les réflexions de Guardini sur le dualisme pourraient utilement éclairer
les réflexions eboussiennes, cf. Romano Guardini, La polarité. Essai d'une
philosophie du vivant concret, Paris, Cerf, 2010.

37. Fabien Eboussi-Boulaga, Christianisme sans fétiche, 194 (pour les trois
citations).

38. Cf. Fabien Eboussi-Boulaga, Christianisme sans fétiche, 115.

59



Une communauté de convertis (...) actualise ces exigences ultimes
[la conversion comme libération des passions et comme ouverture
a Dieu], qui en montre la possibilité concrete, leur vitale et
inéluctable nécessité. Elle a a produire au-dehors ce que Dieu réalise
au-dedans d’elle : une vie a I'inverse des «lois» qui assujettissent
I'homme a des idoles. C’est une société particuliere qui est ainsi
travaillée du dedans par la communauté de ceux qui se
convertissent®.

I en va donc ici d'une transformation salutaire par cercles
concentriques qui se forment du dedans, non seulement a partir de
I'expérience personnelle, mais encore, du fondement de cette
expérience, a savoir 'événement de Jésus. La production au-dehors
del’ceuvre libératrice de Dieu opérant au-dedans de chacun, oul’on
pourrait presque dire, sa répétition créatrice®’, regarde non
seulement la communauté des croyants, mais doit s’étendre jusqu’a
la société particuliere ou celle-la est implantée. La communauté des
croyants, I’Eglise, est le lieu ou la conversion s’actualise et se
transmet. Ainsi, selon l'utopie eboussienne, I’Eglise doit
transformer la société de l'intérieur, comme la levure dans la pate
(cf. Mt 13, 33; Lc 13, 20-21; Ga 5, 9), au lieu de la déserter sous le
prétexte de la vie éternelle.

Or, ce qui fonde la nécessité de I'élargissement de ces cercles de
transformation, c’est une « commune obligation » de 'humanité
devant Dieu. Il en va de I'universalité d"une exigence éthique, c’est-
a-dire de «l'impératif ordonnant a lhomme une pratique
correspondante dans le monde» a «l'indicatif de l'agir divin ».
Eboussi-Boulaga pointe, au fond, la nécessité d"une sorte d’analogia
fidei, au sens barthien du terme. Cela signifie qu'un rapport de
ressemblance de 'humain avec Dieu ne s’affirme que sur la base
d’un agir correspondant au sien.

39. Fabien Eboussi-Boulaga, Christianisme sans fétiche, 115. Les lois désignent
ici la mentalité du « monde » ou de la «chair ».

40. Inous faut utiliser cependant avec prudence le terme « répétition » parce
que l'auteur refuse catégoriquement de penser la révélation comme une
répétition de I'étre éternel de Dieu. Idj, il s'agit de la répétition de I'agir
divin.

60



Le renouveau des rapports humains se réalisera donc par la
transformation de ce qui existe déja comme systeme de relation, a
savoir les «antiques discriminations fondées sur 1'age, le sexe, la
race, la religion, le savoir, la force, la richesse »*!. En effet, Eboussi-
Boulaga applique les trois échelons évoqués plus haut également
pour le cadre collectif, en affirmant que les rapports a la possession,
au pouvoir et au sexe®?, forment les systemes de relations entre les
humains.

La libération, a tous ces niveaux, apporte le dévoilement des
mensonges, celui des «impossibilités fabriquées et imposées
comme destin a la lacheté et a la résignation des hommes »*3. Mais
cela n'est que l'aspect négatif de la libération, une sorte de
déconstruction. La véritable transformation, la libération positive,
adviendra comme salut par un «re-baptéme» «dans le feu de
I'Esprit créateur »# (cf. Mt 3, 11). Selon le témoignage des Ecritures,
le baptéme dans I'Esprit est signe de l'arrivée du Messie (cf. Mc 1,
8; Jn1, 33), de 'accomplissement de la promesse du Pere et du
Christ ressuscité (cf. Ac 1, 4-5), ainsi que moyen de salut (cf. Tt 3, 5).
Chez Eboussi-Boulaga, il représente une émancipation des
impossibilités imposées comme destin, ainsi que la libération de la
possibilité de porter en avant un avenir commun, celui d'une
«anthropologie pour Dieu »*. Nous pouvons ainsi rapprocher le
sens de I'émancipation eboussienne de certaines traductions du
mot correspondant en anglais, celle de «empowerment», qui
peuvent se rendent en frangais par « capabilité »*.

Sur ce point, il est bon de signaler un autre élément en relation avec
ces cercles de la libération. Tout en affirmant la nécessité du salut

41. Fabien Eboussi-Boulaga, Christianisme sans fétiche, 202 (pour les derniéres
citations).

42. Cf. Fabien Eboussi-Boulaga, Christianisme sans fétiche, 202. C'est dans cet
ordre que l'auteur les énumere.

43. Fabien Eboussi-Boulaga, Christianisme sans fétiche, 115.

44. Fabien Eboussi-Boulaga, Christianisme sans fétiche, 115. La citation
commence ainsi : « Le salut (...) ce sont les anciennes relations rebaptisées
dans...».

45. Cette expression revient plusieurs fois, voir, par exemple, Fabien Eboussi-
Boulaga, Christianisme sans fétiche, 142 ; 150.

46. Voir, par exemple, les travaux de Talitha Cooreman-Guittin sur la
théologie du handicap.

61



libérateur venant de Dieu, Eboussi-Boulaga parle tres peu du péché
dans son ouvrage, ou plutot, il conteste la conception théologique
qui y est liée. Sans pouvoir entrer ici dans les détails de sa pensée,
nous voudrions simplement faire remarquer une des raisons de sa
critique. La maniere dont on congoit le péché peut affecter ou méme
amoindrir, selon notre auteur, la capabilit¢ qu’a I'humain
d’assumer la responsabilité de la vie et de se constituer en étre de
parole. Or cette capabilité est considérée par l'auteur comme
I'expression la plus noble de la dignité humaine, le lieu méme de sa
ressemblance a Dieu®’.

Nous le comprenons donc, le penseur camerounais congoit le
modele christique comme une dynamique centrifuge. Or il en va
d’'une dynamique qui n‘a pas de limite a sa puissance
transformatrice, justement parce que son principe est la « paternité
de Dieu», cest-a-dire la force d’illimitation*s. Les cercles de la
libération sont donc, comme la création, sans rivage. Comme 1'écrit
Eboussi-Boulaga :

Elle est le modele : (...). La personne implique la société et celle-ci
n’existe que par l'action instituante de celle-la. Enfin, la société
particuliere ne se justifie qu'en se dépassant, en se mettant en
perspective mondiale et dans celle de la fin de I'histoire et de la
proximité du Dieu qui vient (...)*.

La signification de ce dépassement collectif est donc
eschatologique. La vocation divine de l'ouverture illimitée, du
dépassement de soi, ne concerne pas uniquement ’humain, mais
toute sa réalité. Si dans le cas de l'individu, le dépassement
eschatologique peut étre compris comme vocation divine de
l'existence humaine, en dépassant ainsi les limites de ce que serait
une «nature» pure, le dépassement de soi dune société
particuliere, entendu comme sa vocation divine, pourrait
s’appréhender donc comme un élargissement irréversible de
l'identité collective. L’horizon n’est pas seulement mondial, mais

47. Voir, par exemple, Fabien Eboussi-Boulaga, Christianisme sans fétiche, 109.

48. Cf.Fabien Eboussi-Boulaga, Christianisme sans fétiche, 110 (nous
conservons les guillemets de I'auteur).

49. Fabien Eboussi-Boulaga, Christianisme sans fétiche, 115.

62



universel. Or, pour Eboussi-Boulaga, «le prédicat “universel”
signifie “eschatologique” »*.

Cela implique que I'Eglise n’est universelle que dans la mesure ou
elle est conversion au Royaume de Dieu, lieu de risque, I'attente de
Dieu qui vient. Pour une société particuliere, cela veut dire la
possibilité de son universalisation par son inscription dans une
perspective plus large, et qui par cela interdit tout repli sur soi, toute
absolutisation d"une identité historique qui serait figée et définitive.
Le « principe eschatologique » est ainsi un principe critique qui met
en cause toute interprétation, toute circonscription définitive de la
réalité, qu'il s’agisse de l'individu, de la culture, de la tradition ou
de la religion, de la sienne ou de celle des autres.

La libération comme catégorie du salut

Nous nous sommes servi, dans ce parcours, de la métaphore des
cercles concentriques formés par le caillou qui tombe dans I'eau,
afin d'illustrer le fait que la conception de la libération comme salut
revét, chez le penseur camerounais, une structure de dialectique
centrifuge. Si le contact du caillou avec l'eau représente
I'événement-Jésus, le rivage final que rejoignent les cercles désigne
le dessein aimant et salutaire de Dieu. Or ce salut concerne le plan
intégral de la réalité, représenté ici par tous les cercles de la
libération et de la conversion, qui obéissent a la force extatique et
illimitée du Pere. Ainsi, le dessein de Dieu est également une tache
humaine, parce que l'«universalité se présente comme une
tache »%2. L’eschatologie comme langage est une tentative, pour
Eboussi Boulaga, de saisir toute cette totalité>.

Csilla Kovdcs

50. Fabien Eboussi-Boulaga, Christianisme sans fétiche, 201.
51 . Fabien Eboussi-Boulaga, Christianisme sans fétiche, 202.
52. Fabien Eboussi-Boulaga, Christianisme sans fétiche, 202.
53. Fabien Eboussi-Boulaga, Christianisme sans fétiche, 201.

63



Le « mysticisme autochtone »
dans la perspective amazonienne’

Roberto Tomicha Charupa

Directeur de PInstitut de missiologie, Faculté de théologie « San Pablo » de
Cochabamba, Université catholique bolivienne, Roberto Tomichd Charupd
participe activement a divers congrés et symposiums internationaux, publie
des articles dans diverses revues spécialisées. Il est auteur et éditeur de livres
sur des sujets ethnohistoriques et théologiques.

du pape Frangois?, se référant aux peuples natifs de

I’ Amazonie, reconnait la nécessité pour 'Eglise de ne pas
seulement «écouter leur sagesse ancestrale » (QA 70; cf. 40, 51) -
qui, par exemple, «s’exprime dans leur fagon communautaire de
penser lexistence, dans leur capacité a trouver la joie et
I'épanouissement au milieu d’une vie austere et simple, ainsi que
dans leur soin responsable de la nature » - mais aussi a nous laisser
enseigner, a apprendre de leurs immenses richesses, qui « doivent
étre valorisées et reprises dans l'évangélisation » (QA 71). En
d’autres termes, la «vision du monde» des peuples indigenes,
«nettement cosmique », interreliée et interconnectée, converge
dans ce Mystere de la Vie avec ses différents Noms qui, pour
chaque personne chrétienne, est le méme « Ressuscité qui impregne

I «exhortation apostolique post-synodale Querida Amazonia

1. Cetexte est une traduction francaise de l'article « Breves notas sobre “mistica
indigena” en perspectiva amazonica» publié dans Spiritus, Edicion
hispanoamericana, 244, septembre 2021, 106-120.

2. Pape Frangois, Exhortation apostolique pos-synodale Querida Amazonia,
QA).

64



toutes choses», car «Il est glorieusement et mystérieusement
présent dans le fleuve, dans les arbres, dans les poissons, dans le
vent» (QA 74). Dans ce sens intégrateur et convergent, «nous
devons valoriser cette mystique indigene de I'interconnexion et de
I'interdépendance de toute la création, une mystique de la gratuité
qui aime la vie comme un don, une mystique de I'admiration sacrée
devant la nature qui nous déborde de tant de vie » (QA 73). Par
conséquent, l'expérience spirituelle millénaire des peuples
amazoniens, en particulier des peuples indigenes, peut représenter
une voie authentique de la mystique chrétienne en harmonie avec
la tradition également millénaire du christianisme.

Dans ce processus d’explicitation de la mystique «indigene» ou
«amérindienne », nous partons de 'hypothese de I'interconnexion
intime et profonde entre culture, spiritualité et symbolisme
religieux, tres présente chez les peuples originaires. En effet, selon
I'anthropologue Clifford Geertz, la religion est un «systeme
culturel » qui se transmet par « des significations représentées dans
des symboles, un systéeme de conceptions héritées exprimées dans
des formes symboliques, au moyen desquelles les gens
communiquent, perpétuent et développent leurs connaissances et
leurs attitudes envers la vie »*. En outre, «les symboles sacrés ont
pour fonction de synthétiser I'éthos d"un peuple - le ton, le caractere
et la qualité de sa vie, son style moral et esthétique - et sa vision du
monde, I'image qu’il se fait de la fagon dont les choses sont en
réalité, ses idées plus larges sur l'ordre»*. Cette approche
symbolique de la vie des peuples aide beaucoup a comprendre
leurs réalités a partir ou sur la base de ce qu’ils expriment et
communiquent eux-mémes dans leurs manifestations multiples et
quotidiennes. Chaque personne a donc le devoir incontournable
d’approfondir ses propres symboles, qui ne sont pas seulement
culturels, mais surtout religieux - au sens large de re-legare -
exprimés a travers un systeme de croyances, de rites, d’organisation
institutionnelle et de normes éthiques, en constante re-
signification®. La mystique chrétienne amérindienne se nourrit
précisément de ces symboles de vie que les peuples autochtones, au

3 lifford Geertz, La interpretacion de las culturas, Barcelona, Gedisa, 2003, 88.
4. (lifford Geertz, La interpretacion de las culturas, 89, 93s.
5 Manuel Marzal, La transformacion religiosa peruana, Lima, PUCP, 1988, 73s.

65



cours de I'histoire, ont su combiner et exprimer dans des croyances
(mythes), des célébrations (rites), une organisation institutionnelle
(ministeres) et des normes éthiques (notamment le soin de la
création).

Dans les pages qui suivent, nous présentons, sous une forme tres
résumée, quelques sources et expressions du mysticisme indigene
dans une perspective amazonienne. Il convient de rappeler que les
peuples originaires conservent leurs spiritualités dans leurs propres
expériences et qu'elles doivent donc étre recueillies, appréciées et
reconnues par I'Eglise universelle. En effet, les « mythes, récits, rites,
chants, danses et expressions spirituelles» autochtones non
seulement « enrichissent la rencontre interculturelle » (DFSPA 54),
mais aussi I'Eglise elle-méme dans ses multiples dimensions
(théologie, célébrations, ministeres, éthique).

Seressourcer alatradition des ancétres

Le pape Frangois, se référant aux peuples autochtones, insiste sur le
fait que «1'Eglise doit écouter leur sagesse ancestrale, donner une
voix aux anciens, reconnaitre les valeurs présentes dans le mode de
vie des communautés d’origine, récupérer dans le temps les riches
récits des peuples» (QA 70). Il reconnait également que «les
cultures ancestrales des peuples originels sont nées et se sont
développées en contact intime avec l'environnement naturel»
(QA 40), de sorte que toute atteinte a l'environnement est une
atteinte profonde aux peuples.

Il ne s’agit pas seulement de récupérer les «riches récits », mais
aussi de les valoriser et les intégrer dans le parcours ecclésial. Ce qui
signifie écouter et apprendre les mythes, les rites, les légendes, la
poésie et les diverses traditions indigenes, surtout orales, qui
continuent aujourd’hui a nous enseigner de précieuses sagesses de
vie. C’est précisément ce que la «théologie indienne» ou
amérindienne d’Abya Yala a tenté de faire au cours des dernieres
décennie. Le pape Francois lui-méme le reconnait lorsqu’il cite
divers textes poétiques écrits par les indigenes eux-mémes. La
théologie amérindienne, comme «la théologie du visage

66



amazonien et de la piété populaire », représente la «richesse du
monde indigene, de sa culture et de sa spiritualité »°.

Cette tache a pour taches, entre autres, d’approfondir les racines
ancestrales des peuples en harmonie avec la tradition de I’Eglise,
afin de répondre par l'autocritique et la prophétie, «a travers
I'interprétation des signes des temps» et «sous la conduite de
I'’Esprit saint » (DFSPA 90), aux interpellations du Dieu de la Vie.
En tout cas, ce ne sont pas seulement les textes écrits et oraux qui
sont sources de sagesse et de mysticisme, mais aussi, d"'une maniere
particuliere, les réves qui sont partagés, discernés et interprétés de
maniere communautaire et qui inspirent la vie, les actions et les
décisions quotidiennes des gens.

Les mythes et les récits sont actualisés dans les rites et les
célébrations qui recréent en permanence les croyances du peuple.
Dans le monde amazonien, comme dans d’autres régions
d’Amérique latine, les laics indigenes eux-mémes - parfois avec la
présence de religieuses et, dans une bien moindre mesure, du clergé
- ont conservé leur propre style de célébrations chrétiennes. D’ou la
nécessité d’«adapter la liturgie, en valorisant la cosmovision, les
traditions, les symboles et les rites originaux qui incluent des
dimensions transcendantes, communautaires et écologiques ». Il est
nécessaire et urgent d’élaborer « un rite amazonien qui exprime le
patrimoine liturgique, théologique, disciplinaire et spirituel de
I’ Amazonie” ; de cette fagon, les 23 rites déja existants dans I’Eglise
seront augmentés. Selon Francois, il est nécessaire « de rassembler
dans la liturgie de nombreux éléments propres a l'expérience des
peuples autochtones dans leur contact intime avec la nature et de
stimuler les expressions autochtones dans les chants, les danses, les
rites, les gestes et les symboles » (QA 82).

6. Secrétariat général du Synode des évéques, Document final de
I'Assemblée spéciale pour la région panamazonienne du Synode des
évéques (DFSPA), 26 octobre 2019, n° 54 ; cf. 108.

7. DFSPA 116 et 119. Egalement Secrétariat général du Synode des évéques,
Instrumentum laboris de I'Assemblée spéciale pour la région
panamazonienne du Synode des évéques (ILSPA ), 6-27 octobre 2019,
n°98 (d) 2.

67



Les mythes et les récits, qui sont recréés quotidiennement dans les
rites et les célébrations, se vérifient concretement dans les modes de
vie, les attitudes, les comportements et les normes éthiques. Parmi
certaines traditions, les documents du Synode panamazonien
soulignent «la nécessité de préserver et de transmettre les
connaissances de la médecine traditionnelle » (ILSPA 88; cf.
DFSPA 58). Cependant, 'un des grands enseignements de
I'ascendance indigene, récemment récupéré et apprécié par une
partie de la société et de I'Eglise, fait référence au soin des personnes
et des écosystemes :

La sagesse des peuples originaires de I’Amazonie « inspire le soin
et le respect de la création, avec une conscience claire de ses limites,
interdisant son abus. Maltraiter la nature, c’est maltraiter les
ancétres, les freres et sceurs, la création et le Créateur, en
hypothéquant I'avenir » (ILSPA 26) » (QA 42).

Dans le monde amazonien, ot « I'existence quotidienne est toujours
cosmique » (QA 41), I'expérience communautaire est également
cosmique ; la famille est étendue et inclut tout 'environnement, tout
ce qui existe, y compris les esprits ; c’est un mode de vie ou « tout
est partagé, les espaces privés [...] sont minimaux » et «les taches et
les responsabilités sont divisées et partagées pour le bien
commun », sans concevoir «l'individu comme détaché de la
communauté ou de son territoire » (ILSPA 24).

Selon la tradition indigene, «les esprits de la divinité, appelés
d’innombrables facons, avec et dans le territoire, avec et en relation
avec la nature (LS 16, 91, 117, 138, 240)» font partie de la
communauté ou de la famille; ils vivent et sont présents dans les
foréts, les rivieres, les lagunes, les collines ; et ils sont les véritables
gardiens du territoire et de la nature; c’est a eux que les étres
humains doivent faire preuve de respect, demander la permission
et dialoguer pour pénétrer dans leurs espaces sacrés, occuper leurs
territoires et extraire les biens et les richesses qui leur appartiennent
en tant que « médiateurs » du Divin dans le cosmos.

Souvent, ces esprits protecteurs sont les ancétres divinisés, c’est-a-

dire les personnes a la vie exemplaire et sacrificielle qui sont
devenues des «référents» dans le parcours des peuples et

68



continuent a vivre d’une autre maniére dans cette vie, se présentant
parfois comme des «ponts», des «compagnons» et des
«gardiens» dans leur relation avec la Sagesse divine. Certes,
lorsqu’il s’agit d’évaluer le parcours spirituel et mystique des
peuples originaires, bien qu'un «discernement communautaire
théologique et spirituel adéquat » soit nécessaire, a la lumiere de la
Parole et de la Tradition ecclésiale, il n'y a aucun doute sur la
relation entre les « esprits », le Grand Esprit et I'Esprit saint®.

L’ancestralité indigene pourrait étre résumée dans l'expression
«bien vivre », qui signifie « vivre en harmonie avec soi-méme, avec
la nature, avec les étres humains et avec I'étre supréme », dans une
permanente « intercommunication entre tout le cosmos, ot iln’y a
ni exclus ni inclus, et ou nous pouvons forger un projet de pleine
vie pour tous»; le «bien vivre» suppose «la connectivité et
I'harmonie des relations entre l'eau, le territoire et la nature, la vie
communautaire et la culture, Dieu et les différentes forces
spirituelles » (DFSPA 9). Pour Frangois, elle «implique 'harmonie
personnelle, familiale, communautaire et cosmique », et « s’exprime
dans sa facon communautaire de penser l'existence, dans la
capacité de trouver lajoie et la plénitude au milieu d"une vie austere
et simple, ainsi que dans le soin responsable de la nature » (QA 71).

Ainsi, si la «bonne vie » indigene est vécue de maniere originale,
authentique et autocritique, en partant de ses propres racines
spirituelles, on est sur la voie d"une véritable mystique chrétienne
amérindienne. Dans le contexte actuel des anciens intéréts et des
nouveaux colonialismes, la lutte pour défendre l'ascendance
indigene en faveur de la vie transforme la spiritualité et la mystique
des peuples amazoniens en une spiritualité de la croix, en une
«mystique du martyr ». En effet, les martyrs réclament une «justice
écologique » pour notre sceur la Terre Mere : « le gémissement de la
sceur Terre, qui rejoint le gémissement des abandonnés du monde »
(LS 53).

8. Roberto Tomicha, «Diez consideraciones para una pneumatologia
cristiana en perspectiva indigena », Revista Teologia, tomo LVI, no. 129
(agosto 2019), 117-151, ici: 142; cf. 144-147.

69



Le visage féminin de la « Terre Mére »

La sagesse ancestrale des peuples indigenes acquiert son
fondement ultime dans le Symbole ancestral majeur, car, bien qu’il
ait différents Noms, il existe un trait expérientiel et symbolique qui
est repris dans le Document final du Synode susmentionné : «Les
peuples ancestraux [...], la Terre Mere a un visage féminin »
(DFSPA 101). Déja a l'époque, Jean-Paulll, a propos de
I'anthropomorphisme du langage biblique, notait comment dans
I’ Ancien Testament on trouve «des comparaisons qui attribuent a
Dieu des qualités “masculines” ou “féminines » », confirmant ainsi
que «’homme et la femme sont créés a 'image et a la ressemblance
de Dieu», car «il y a une ressemblance entre le Créateur et les
créatures »; en effet, «l'amour de Dieu est présenté dans de
nombreux passages comme I'amour “masculin » du mari et du pere
(cf. Os 11,1-4 ; Jr 3,4-19), mais parfois aussi comme I'amour ‘féminin’
de la mere »°.

Dans la Bible, la femme devient « elle-méme » dans la mesure ou
«elle ressent davantage l'accueil-don comme une voie de
réalisation totale », qui s’exprime dans I'amour oblatif, secourable,
miséricordieux ; en outre, le Christ considére la femme « comme un
prototype d’ouverture mystique »'°, valorisant cette image de Dieu
qu’il découvre et accueille en elle. Il est intéressant de noter
comment, dans le Nouveau Testament, a mesure que grandit
I'expérience mystique de ceux qui suivent le Christ, la distinction
masculin-féminin est dépassée (cf. Gal 3, 28), sans pour autant la
nier ou l'estomper, car «1'aspect masculin-féminin est transcendé
pour se perdre dans I'Esprit qui est souvent considéré comme
I'archétype du féminin »'!.

Pour sa part, la théologienne Maria Clara Bingemer parle d’«un
principe féminin et masculin dans notre création a I'image de Dieu,

9. Juan Pablo II, Carta apostolica Mulieris Dignitatem sobre la dignidad y Ia
vocacion de la mujer con ocasion del ario mariano, 8.

10. Maria Rosaria del Genio, “Mujer”, Luigi Borriello et al.,, Diccionario de
mistica, Madrid, San Pablo, 2002, 1281.

11. Maria Rosaria del Genio, « Mujer », 1282.

70



dans notre salut [...] par I'Incarnation, la Passion et la Résurrection
de Jésus-Christ, et dans notre nouvel étre faconné par 1'Esprit de
Dieu. Bien que, historiquement, le principe masculin associé a une
culture patriarcale et machiste ait prédominé: il est temps de
repenser notre foi en Dieu »'2,

De l'expérience des peuples amazoniens, parmi de nombreux
détails, il en est un qui mérite d’étre souligné pour le mysticisme :
le principe féminin. Ce principe, comme le masculin, est présent
dans I'histoire du salut et inclut concretement toutes les créatures -
qui deviennent des créatures lorsqu’elles acceptent le Créateur;
elles manifestent le principe féminin dans la dualité réciproque de
la coexistence mutuelle, car tous les étres créés vivent et ont le
principe féminin incorporé en eux: ils grandissent et mfirissent
dans la nécessaire interrelation avec le principe masculin. Par
conséquent, selon cette vision du monde, le mysticisme cosmique
est double, réciproque, interrelationnel et interconnecté. En ce sens,
en relisant le saint franciscain Bonaventure, a la lumiére des
derniers documents du Synode pan-amazonien, il faut souligner
que les trois voies de I'étre humain pour rencontrer ou s'élever vers
I'intimité de Dieu (de/vers les choses extérieures, intérieures et
supérieures) sont étroitement liées ; le symbolique et le mystique se
conjuguent et interagissent; plutdt que la progression, il y a
I'interconnexion; plutét que la séparation, il y a l'articulation;
plutot que la linéarité, il faut souligner la circularité, la spiralité ou
la boucle. Par conséquent, le vestigium Dei ou les vestigia Dei, qui se
manifestent a travers les créatures extérieures (comme la nature), ne
représentent pas seulement une premiere voie, presque imparfaite,
pour rencontrer Dieu, mais un véritable et authentique chemin vers
Lui, puisque I'acces a la réalité ultime expérimenté par les grands
mystiques incontestés n’est ni linéaire ni progressif, et ne se limite
pas a '’humain.

En d’autres termes, « contempler Dieu dans toutes les créatures »,
en elles et pas seulement a travers elles, est une authentique voie

12. Maria Clara Lucchetti Bingemer, “El Dios trinitario y su declinacién
femenina”, Escuela social del CELAM (ed.), Desde nuestros pueblos.
Antropologia trinitaria en clave afro-indolatinoamericana y caribena,
Bogota, CELAM, 2018, 177-207, icil81.

71



spirituelle et mystique, car cest «le Dieu trine qui existe
incirconscrit en toutes choses par puissance, par présence et par
essence ». Ainsi, le symbole féminin de/en Dieu peut étre perqu,
accepté et reconnu dans toutes les créatures, et pas seulement dans
les étres humains. En psychologie, le féminin a généralement été
davantage lié a certaines caractéristiques particulieres : le monde
affectif, le sentiment-écoute, les processus, ce qui rassemble et
réunit, le multifocal, la communication verbale, I’extériorisation, la
réceptivité qui engendre la vie, la donation, le service'>. Certes, le
féminin n’est pas restreint ou réduit a la femme, ni le masculin a
I'homme, car le féminin est présent, coexiste et « habite I'intériorité
de la femme et de 'homme » ; «’homme est dans la femme et la
femme dans’homme, constitutif de sa propre vie, sans cesser d’étre
elle ou lui-méme en tant que tel, dans ses particularités »'4. D’ou le
nécessaire processus d’ouverture, de rencontre, d’écoute, de
réciprocité, d’apprentissage mutuel, de communication entre le
masculin et le féminin pour grandir dans son «identité»
personnelle. De méme, comme nous l'avons vu plus haut, cette
dimension relationnelle intime a également été vécue par les grands
maitres spirituels et les mystiques, qui ont vécu de véritables noces
avec le Mystere divin, avec un Tu divin, habituellement vécu
davantage comme une relation avec une Personne-individu, et
moins avec une Personne-cosmos-création.

Par ailleurs, et pour en revenir au monde indigene, le Mystere-
Sagesse peut étre exprimé par divers noms qui manifestent 1'Etre
de Dieu qui est, en méme temps, Déesse, Principe Divin en tant que
«dualité fondatrice » masculine-féminine comprenant toute la
réalité créée. Ainsi, par exemple, dans le cas du monde nahuatl :
«Nos grands-parents, les plus anciens, nous disent que le xochitl et
le cuicatl nous ont été donnés par Ometéotzin, qui est la Déesse-
Dieu », un Mystere qui «s’est toujours exprimé a travers une vaste

13. Cf. Pilar Sordo, Viva la diferencia! (... y el complemento también). La magia en
el ser mugjer, la realidad en el ser hombre, Santiago de Chile, Norma, 2007, 39-
72.

14. Luz Maria Romero Chamba, Genio femenino. Un nuevo estilo misionero,
Cochabamba, Itinerarios, 2018, 46-48.

72



plurinominalité de titres divins »'°. La relation avec un tel Mystere-
Sagesse est certainement, pour les chrétiens indigenes, toujours un
Toi vivant, mais pas limité a la personne humaine, car tout ce qui
existe vit (arbres, plantes, pierres, collines...), et dépend
radicalement de Celui et/ou de Celle qui est la source de la vie. Le
Mystere Divin est congu comme un Tu divin, qui est Vie-Personne.
Par conséquent, partout ou la vie se manifeste, le Symbole ultime
avec ses différents Noms est présent et exige, de la part des
autochtones, le respect et I'attention nécessaires. Cependant, ce soin
de la vie quotidienne - qui est continuellement donné, car gratuit -
exige une contemplation permanente dans chacun de ses détails, en
tenant compte des attitudes traditionnellement considérées comme
féminines.

Cette contemplation profonde du Mystere-Sagesse implique
d’accepter et de reconnaitre ses enseignements de vie, ou la
«dualité fondatrice », et en particulier le principe féminin, se
manifeste non seulement chez les femmes et les étres humains, mais
dans la nature elle-méme et dans toute la création.

Un bref apercu des symposiums de théologie indienne organisés
par le CELAM montre que, malgré leur «terminologie
androcentrique » généralisée, a «plusieurs [...] moments [...] ils
parlent de Dieu mere, pour mettre en évidence ses traits féminins et
vivifiants » qui, parfois, « sont attribués a la terre mere et a la nature
mere », mais sans aucune relation «avec le génie et la féminité des
femmes »1°.

Au Symposium de 1997, un auteur, se référant au «concept de
Dieu» chez les peuples mésoameéricains, souligne son étroite
relation «non seulement avec le mais, mais aussi avec le féminin »,
puisqu’en général ils font « converger en Dieu le masculin et le
féminin de fagon essentielle » ; cependant, «il y avait des groupes
ethniques qui ne connaissaient Dieu que comme Mere ».

15. Mario Pérez Pérez, «Sobre las hermenéuticas indigenas como experiencia
colectiva de didlogo intercultural e interreligioso», CELAM, Teologia
India. vol. IV, Lima, Perti, Bogota, CELAM, 2013, 231-244, ici : 239.

16. Luz Maria Romero Chamba, Genio femenino. Un nuevo estilo misionero,
Cochabamba, Itinerarios, 2018, 241- 242.

73



Bien que ce theme n’ait pas été travaillé par les théologies
amérindiennes, il est tout a fait clair que le féminin relationnel
dans/de Dieu est présent dans la spiritualité quotidienne et -
pourquoi pas - dans le mysticisme des peuples indigenes.

Pour tout cela, la mystique indigéno-chrétienne, vécue par les
peuples indigenes, contemple dans leur expérience un Dieu
Mystere-Sagesse qui garantit et soutient la vie quotidienne
humano-cosmique au milieu des contradictions inhérentes a tout
processus humain.

Etant donné que «le langage [...] faconne notre intentionnalité
consciente et ordonne notre monde» et notre expression de
I'expérience religieuse, et étant donné 1'urgence de rechercher de
«nouvelles voies théologiques »', cette intimité du croyant avec le
symbole divin pourrait étre exprimée, peut-étre avec une plus
grande pertinence affective-symbolique, comme une expérience
avec une Déesse plutdt qu’avec un Dieu, ou le principe féminin,
bien que sensiblement dominant, integre, rassemble et inclut le
principe masculin dans le méme et unique « Etre » de Dieu-Déesse.

L’image de la grand-mere et du grand-pere

Une image véritablement indigene est la figure de la grand-mere ou
du grand-pere, point de référence pour la communauté, expression
de la sagesse acquise dans la vie ou garantie de la stabilité du
groupe. Dans la vision du monde indigene, les grands-meres et les
grands-peres ont laissé aux peuples amérindiens une riche tradition
ou un héritage culturel et religieux qui se traduit par le « bien vivre »
- ou la « bonne coexistence » - dans la recherche de la terre sans mal,
la terre de la fleur ou 'harmonie historico-cosmique des peuples de
la terre, un projet de vie qui pourrait résumer l’ascendance
indigene.

17. Olga Consuelo Vélez Caro, Cristologia y mujer. Una reflexion necesaria para
una fe incluyente, Bogota, Javeriana, 2018, 111.

74



En effet, dans les familles indigenes, les anciens, « grands-parents,
parents et adultes », sont respectés et reconnus comme « autorité
morale et spirituelle », ils sont écoutés et « consultés pour prendre
les bonnes décisions [...] qui indiquent le chemin a suivre et
l'attitude a vivre », car «ce sont eux qui ont donné la possibilité
d’exister, ils possedent la maturité de la vie, les connaissances
pratiques et sont les dépositaires de la sagesse »'.

Dans le monde maya - comme chez de nombreux peuples indigenes
amazoniens - les grands-parents apres la mort deviennent des
ancétres ou des aieules, dont les esprits sont toujours présents, et qui
recoivent les reliques des personnes récemment décédées :

Ceux qui ne sont plus avec nous, ceux qui sont déja poussiere et
sable, mais leurs esprits, leur « dieu et leurs saints » sont avec nous,
ils nous voient, ils nous entendent. Ce n’est donc pas seulement
nous qui devons prendre et recevoir la relique, que ce soit aussi pour
eux, pour se mouiller la bouche, pour se mouiller le visage [...]
Recevez donc, grands-meres, grands-peres, nos tétes, nos
guides [...]%.

A partir de cette médiation spirituelle des grands-méres et des
grands-peres devenus esprits ou ancétres, «médiateurs» ou
« ponts » de communication entre I'au-dela et l'ici-bas, il est possible
d’accéder a I'image du Mystere Divin en tant que Grand-mere ou
Grand-pere. Déja les K'iche'es du Popol Wuj - ot les figures de la
grand-mere et du grand-pere sont omniprésentes - s’adressaient
ainsi a la divinité : « Grace a toi, nous avons été créés, nous avons
été construits, nous avons été formés, nous avons été originés. Toi,
notre grand-mere ; toi, notre grand-pere »%.

La Grand-mere et le Grand-pére est, sans aucun doute, I'une des
images les plus expressives et les plus confluentes du Divin dans
I'expérience religieuse des K'iche'es. Une telle image exprime

18. Victor M. Ruano, “Tradicion en las culturas indigenas”, CELAM, Teologia
India. Simposio-Didlogo entre obispos y expertos, vol. II, Riobamba, Ecuador,
21-25 de octubre de 2002, Bogota, CELAM, 2006, 261-275, ici 270.

19. Tomas Garcia, «Ritos funerarios en la cultura “Maya Quiché” de
Guatemala », CELAM, Teologia India, 437-455, ici : 443.

20. Luis Enrique Sam Colop, Popol Wuj (edicién popular); traduccion al
esparniol y glosario de Sam Colop, Guatemala, F&G, 2012, 16.

75



certains attributs ou traits expérientiels de la divinité Grand-mere-
Grand-pere, tres présents dans ce texte ancien et qui persistent
encore dans l'expérience des descendants mayas actuels,
notamment le bindme créateur-ancien de tout ce qui existe.

D’ou la relation du grand-pere avec le soleil — « grand-pere -soleil »
- comme c’est le cas chez les Kuna du Panama, ou de la grand-mere
avec la lune ou le tigre — « grand-mere-tigresa »*! - selon les récits
guaranis. Chez les Guarayos, selon les mythes, le peuple se
considere comme le petit-fils d’Abaangui ou Ava'dngui, qui non
seulement - avec Mbirachua et Candir - a créé le monde, mais
soutient également la vie quotidienne des Guarayos; ils doivent
passer par de nombreuses souffrances et travaux pour atteindre la
terre promise du Grand-Pere??. Ainsi, Ava'dngui est considéré
comme le symbole majeur de l'identité culturelle. Un symbole
religieux qui garantit la vie de 'ensemble du peuple.

De la mystique amazonienne a la mystique
chrétienne

En bref, la Déesse Grand-Mere et le Dieu Grand-Pere - qui sont un
seul et méme Principe Divin - continuent de se former et de créer
dans la vie quotidienne des peuples indigenes. En tout cas, plus que
Pere-Mere, a partir de l'expérience humaine indigene, le Principe
Divin est percu, vécu et célébré comme Grand-Mere-Grand-Pere,
avec ces traits de la grand-mere et du grand-pere expérimentés
dans les communautés elles-mémes : sagesse de vie, transmission
des connaissances ancestrales, proximité de chacun, orientation et
référence dans des moments difficiles, autorité morale, soin et
respect de la création, entre autres :

21. Margot Bremer, “El suefio de dios Namandt en la creacién humana y en
el cosmos presente en la mitologia guarani de la creacion”, CELAM,
Teologia india. IV, 95-107, ici 99.

22. [AELAPI], A la recherche de la terre sans mal. Mythes d’origine et réves d avenir
des peuples indiens. Rapport de la IVe rencontre Latinoaméricaine de la
Théologie indienne ; Ikua Sati, Asuncién, Paraguay, 6-10 mai 2002, Quito :
Abya-Yala, 2004; Message final, 37.

76



Dieu Meére-Pere, Grand-Pere-Grand-Mere, a semé nos peuples sur
ces terres pour nous faire prospérer. Nous aussi [...] semons la
sagesse ancestrale de nos peuples [...]; cest sur cette Terre de
Floride que toute la création et tous les étres deviennent précieux,
beaux, brillants, vrais, abondants et vivifiants?3.

Le mysticisme amérindien acquiert également les mémes
connotations et sensibilités présentes dans 'image du Dieu Grand-
Pere-Grand-Mere qui a créé et formé le monde. L’expérience
religieuse et mystique est vécue comme un chemin ou un
pelerinage vers la rencontre avec le Mystere-Sagesse, Grand-Mere-
Grand-Pere, qui s’exprime concretement en semant les sagesses
ancestrales, en faisant fleurir la terre et les champs, en prenant soin
et en protégeant la création, en embellissant la vie a chaque instant,
en écoutant et en se laissant guider par les esprits qui refletent la
voix du Grand Esprit? L’expérience indigene de Dieu-Déesse,
congue comme Grand-Pere-Grand-Mere, peut enrichir I'expérience
chrétienne du Mystere Ineffable et, par conséquent, la tradition
mystique chrétienne.

Roberto Tomicha Charupad

23. [AELAPI], Alarecherche de la terre sans mal. Mythes d'origine et réves d avenir
des peuples indiens. Rapport de la IVe rencontre Latinoaméricaine de la
Théologie indienne, 15, 69.

77



L’interculturalité selon Benoit XVI

Fabrice N’semi

Prétre de Parchidiocése de Pointe-Noire (R. du Congo), Fabrice N’SEMI prépare
une these de doctorat sur «la théologie des religions chez Joseph Ratzinger», a
la Faculté de Théologie de Lugano (Suisse). Il a publié chez L’Harmattan, entre
autres, La théologie prophétique de Joseph Ratzinger/Benoit XVI. Fondements,
historique et actualité (2021).

est une des grandes figures de la théologie contemporaine.

Ce natif de la Baviere! surnommé trés tot Biicher-Ratz?, laisse
un immense patrimoine théologique a I'Eglise et un grand héritage
culturel au monde. Sa carriere académique comme professeur, sa
participation comme expert au Concile Vatican Il et les charges qu’il
a assumées dans I'Eglise comme préfet de la Congrégation pour la
Doctrine de la Foi, pape et méme pape émérite, I'ont amené a
aborder plusieurs themes. Nous nous intéressons dans cet article au
theme de linterculturalité. Comment et dans quel contexte ce

B enoit XVI, qui a tiré sa révérence le dernier jour de 'an 2022,

1. Pour sa biographie complete, lire avec intérét : Joseph Ratzinger, La mia
vita. Ricordi (1927-1977), San Paolo, Cinisello Balsamo, 1997 ; Alfred
Lapple, Benedikt XVI. Und seine Wurzeln, Augsburg, 2006 ; Elo Guerriero,
Servitore di Dio e dell'umanita. La biografia di Benedetto XVI, Milano,
Mondadori, 2016, Peter Seewald, Benedikt XVI. Ein Leben, Droemer,
Miinchen, 2020; Benedetto XVI, Che cos’e il cristianesimo. Quasi un
testamento spirituale, Milano, Mondadori, 2023.

2. Au séminaire, le jeune Joseph Ratzinger était surnommé Biicher-Ratz,
C'est-a-dire « le Ratzinger des livres », tandis que son frére, tres talentueux
en musique, était surnommé Orgel-Ratz, c'est-a-dire «Ratzinger de
lI'orgue ». Cf. Alfred Lapple, Benedikt XVI. Und seine Wurzeln, 16.

78



théme s’est-il invité au menu de sa réflexion ? Quels en sont les
ressorts théologiques ?

Contexte d’émergence

L’émergence de la notion d’«interculturalité » chez Ratzinger est le
résultat d'un long parcours dont le premier pas est, d'une certaine
maniere, la publication de l'exhortation apostolique Catechesi
tradendae du pape Jean-Paul II (16 octobre 1979). On y retrouve — et
ce, pour la premiere fois dans un document pontifical — le terme
«inculturation»® dont lusage était courant depuis quelques
décenniest. En réalité, I officialisation de ce vocable s'inscrit dans la
droite ligne du Concile Vatican II et du synode sur 'évangélisation
(1974).

En Afrique, la question de I'inculturation va avoir une résonnance
particuliere en raison de la prédominance dune volonté
d’affirmation de «l’authenticité africaine » et de contestation, voire
de rejet de tout ce qui se rapporte a 'Occident’®. Dans ce contexte,

3. Cf.Jean-Paul I, Catechesi tradendae, n° 53.

4. Sur I'historique de la notion d’inculturation, lire : Maria da Conceicao
Azevedo, Inculturation and the Challenges of Modernity, Pontifical Gregorian
University, Rome, 1982 ; Ary Anna Roest Crollius (éd.), What is So New
about Inculturation, Gregorianum, 59, 1978, 721-738; Hervé Carrier, Evangile
et cultures: de Léon XIII a Jean-Paul II, Cité du Vatican/Paris, Libreria
Editrice Vaticana/Médiaspaul, 1987; Nicolas Standaert, « L'histoire d'un
néologisme. Le terme “Inculturation” dans les documents romains »,
Nouvelle Revue Théologique, 110, 1988, 555-570; Commissione Teologica
Internationale, Fede e inculturazione, in La Civilta Cattolica, 140, 1989, 158-
177 ; Paolo Giglioni, Inculturazione. Teoria e prassi, Citta del Vaticano,
Libreria Editrice Vaticana, 1999 ; Léonard Santedi Kinkunpu, Dogme et
inculturation en Afrique. Perspective d'une théologie de I'invention, Paris,
Karthala, 2003.

5. Dans la mouvance du mouvement de la Négritude, cette critique d'un
christianisme européocentriste était déja affirmée dans le manifeste Des
prétres noirs s'interrogent, Paris, Présence Africaine/Cerf, 1956. Ils ont été
suivis par bon nombre de théologiens africains qui vont s'illustrer sur le
front de la défense d'un christianisme authentiquement africain,
revendiquant ainsi « le droit a la différence ». Citons, entre autres, Meinrad
Hebga (Emancipation d’Eglises sous tutelle. Essai sur l'ére post-missionnaire,
Paris, Présence Africaine, 1976), Fabien Eboussi Boulaga (Christianisme
sans fétiche. Révélation et domination, Paris, Présence Africaine, 1981), Jean-
Marc Ela (Ma foi d’Africain, Paris, Karthala, 1985).

79



les revendications étaient légion. De l'appel a un «Concile
africain»® a l'exigence d'un «rite africain»’ en passant par
I'émancipation de la tutelle de Rome?, tout était mis en ceuvre pour
échafauder un christianisme authentiquement africain. Du coté de
Rome, comment de tels projets étaient-ils pergus ?

Nous voulons évoquer ici, dans le cadre du dialogue entre les
Eglises d’Afrique et Rome, la rencontre du 21juillet 1987 a
Kinshasa. Présidée par la Congrégation pour la Doctrine de la Foi
dont le préfet d’alors était Joseph Ratzinger, cette rencontre a réuni
les représentants des Commissions Doctrinales des Conférences
Episcopales d’ Afrique et de Madagascar®.

Larencontre de Kinshasa

Dans son discours a Kinshasa, le cardinal Ratzinger s’est interrogé
sur les déterminants majeurs de l'inculturation chrétienne en
Afrique. Tout en reconnaissant d’emblée les limites qu’'impose le
cadre d'une telle rencontre et le caractere inachevé de sa réflexion
sur cette question, il a relevé que 1'élaboration d'une théorie plus
complete de l'inculturation obéit a, au moins, cinq exigences :

Tout d’abord définir la notion de culture (qu'est-ce que c’est: la
culture ?) ; préciser la notion de la foi (qui est elle-méme une culture,
racine de cultures; il n’y a pas une foi nue, privée de culture, qui
chercherait des vétements culturels...); on devrait apres cela
clarifier les grands éléments déterminants pour la relation entre foi

6. Appelrelayé surtout lors du colloque organisé par la Société Africaine de
Culture a Abidjan, en 1977.

7. Clest surtout dans I'ex-Zaire, sous 'impulsion du cardinal Joseph Malula,
que cette revendication va prendre une envergure particuliere qui
aboutira a l'approbation, par la Congrégation pour le Culte Divin, du
«Missel Romain pour les dioceses du Zaire », le 30 avril 1988 (Prot. 1520/85).
Cf. Congregatio pro culto divino, Notitiae, n°264, Citta del Vaticano, Iulio
1988, 454-471.

8. Le Saint-Siege était per¢u comme une institution «dominatrice et
colonisatrice de I'Europe sous le couvert de la religion chrétienne».
Meinrad Pierre Hebga, Emancipation d’Eglises sous tutelle, 150.

9. Clest la deuxieme rencontre du genre, puisque la premiere — entre le
méme dicastere romain et les Présidents des Commissions Doctrinales de
I’ Amérique latine — a eu lieu en 1984 a Bogota.

80



et culture : I'Incarnation, la Croix, la Résurrection; et en outre les
relations entre christologie et ecclésiologie, c’est-a-dire les relations
entre l'unicité de lI'événement du salut (son «une fois pour
toujours », ephapax) et la permanence de cet événement dans
I'histoire. Et on devrait encore préciser la relation de ces catégories
philosophiques et théologiques avec la situation culturelle
d’aujourd’hui, marquée par la dialectique entre I'uniformisme de la
civilisation technique et le régionalisme des cultures traditionnelles.
Et finalement étudier la relation de toutes ces catégories avec les
problémes de la culture (ou mieux des cultures) africaine(s)™.

En plus de ces exigences, Ratzinger estime que l'inculturation doit
tenir compte du principe de fidélité a 'Evangile et & la Tradition de
I'Eglise et du principe d’apostolat ou d’évangélisation!!. Ces
principes de base doivent non seulement accompagner toute
recherche théologique en dogme, en morale, en catéchese, en
liturgie, etc., mais aussi renforcer la communion ecclésiale. Au-dela
de ces principes, note-t-il, ce n’est qu’a 'épreuve du temps, c’est-a-
dire au prix dun long discernement, quun processus
d’inculturation peut parvenir a maturation.

S'il est vrai, comme il I'a dit lui-méme, que son discours a Kinshasa
était non pas «le point d’arrivée, mais seulement le point de
départ » de sa réflexion sur I'inculturation, il faudrait attendre au
moins trois autres rencontres du genre pour que sa pensée se
précise davantage. La premiere, en 1992, au cours des Semaines
universitaires de Salzbourg. La deuxieme, en 1993, a Hong Kong, au
cours de la rencontre entre la Congrégation pour la Doctrine de la
Foi et les Conférences épiscopales asiatiques. Et la troisieme, en
1993, au cours d"une conférence a Sassari en Sardaigne. Le condensé
de ces trois rencontres a été recueilli et intégré avec une légere mise
a jour dans son ouvrage Glaube — Wahrheit — Toleranz de 20032,

10. Joseph Ratzinger, Rencontre avec les Commissions Doctrinales en Afrique,
Kinshasa, 21 juillet 1987,
https://www.vatican.va/roman _curia/congregations/cfaith/incontri/rc_co
n_cfaith 19870721 _kinshasa-ratzinger_frhtml# ftnrefl (cons. 21. 12.
2022).

11. Cf. Paul VI, Evangelii nuntiandi, 53.

12. Nous citerons dans cet article la traduction francaise : Joseph Ratzinger,
Foi, vérité, tolérance. Le christianisme et la rencontre des religions, Paris, Parole
et Silence, 2005.

81


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/incontri/rc_con_cfaith_19870721_kinshasa-ratzinger_fr.html#_ftnref1
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/incontri/rc_con_cfaith_19870721_kinshasa-ratzinger_fr.html#_ftnref1

Clarification notionnelle

Remarques préliminaires

Joseph Ratzinger aborde les questions de fond sur l'inculturation
soulevées par son discours a Kinshasa. Partant du constat selon
lequel «I'Europe moderne a développé un concept de culture
distinct de la religion, voire lui en étant opposé »'3, il soutient que
«dans toutes les cultures historiques connues, la religion est un
élément essentiel, elle en est méme le coeur. Elle détermine la
structure des valeurs et l'organisation intérieure des cultures »'.
Ainsi, toute entreprise visant a « inculturer » la foi chrétienne dans
une culture parait complexe, voire vouée a l'échec. Car, «si on
enléve a une culture la religion qui lui est propre et qui la fait étre,
on lui vole son cceur ; si on lui implante un coeur nouveau — un coeur
chrétien —, il parait alors évident que I'organisme rejettera un corps
étranger »'°. Dans ces conditions, y a-t-il une issue possible ? Sa
réponse est sans appel : « une heureuse issue de I'opération semble
difficile a imaginer ».

Cette opération a un sens «si la foi chrétienne et I'autre religion,
avec la culture qu’elle sous-tend, ne sont pas dans une relation
d’opposition irréductible, mais manifestent une ouverture
intérieure I'une a l'autre»'®. Autrement dit, ce qui constitue le
fondement de toute rencontre entre la foi chrétienne et une autre
culture, c’est leur capacité d’ouverture.

Par ailleurs, dans son herméneutique de la problématique de
I'inculturation, Ratzinger pose comme condition préalable
«l'universalité potentielle de toute culture»”. A ses yeux,
I'inculturation « présuppose qu’en toutes les cultures soit a 'ceuvre

13. Joseph Ratzinger, Foi, vérité, tolérance, 59.
14. Joseph Ratzinger, Foi, vérité, tolérance, 59.
15. Joseph Ratzinger, Foi, vérité, tolérance, 59.
16. Joseph Ratzinger, Foi, vérité, tolérance, 59-60.
17. Joseph Ratzinger, Foi, vérité, tolérance, 60.

82



la méme nature humaine ; qu’en elle existe une commune vérité sur
la condition humaine, une vérité principe d"union »8.

En outre, précise-t-il, «le projet de I'inculturation n’a de sens que si,
en vertu de l'orientation commune vers la vérité de ’homme, il
n’est pas fait tort a une culture quand une nouvelle force culturelle
l'invite a s’ouvrir et a se développer »'°. En revanche, « ce qui, dans
une culture, exclut cette ouverture et cet échange témoigne de son
insuffisance puisque I'exclusion de l'autre est contraire a la nature
de I'homme »?. Ainsi donc, «la grandeur d'une culture se révele
dans son ouverture, dans sa capacité a donner et a recevoir, dans la
force qu'elle a de se développer, de se laisser purifier, et de
correspondre ainsi davantage a la vérité, a 'homme »?.

De la notion de «culture »

Fort de ces remarques préliminaires, Ratzinger propose une
définition de la culture qui s’articule autour de trois déterminants
majeurs. Tout d’abord, «la culture est liée a la connaissance et aux
jugements de valeur »?2. Sous cet angle, elle apparait comme un
effort de 'homme visant a comprendre I'étre, le monde et Iabsolu.
Dans cet effort de connaissance, Ratzinger insiste surtout sur ce
qu’il considere comme une caractéristique fondamentale des
grandes cultures, a savoir l'interprétation du monde en relation
avec le divin.

Ensuite, «la culture est toujours liée a un “sujet communautaire”
qui assume les expériences de I'individu et qui, inversement, les
marque aussi a l'avance de son empreinte»?. Dans cette
interaction, entrent en jeu la catégorie des « anciens » dont la sagesse
reflete la proximité avec les dieux, et les traditions originelles qui
découlent de la révélation divine et non des efforts humains.

18. Joseph Ratzinger, Foi, vérité, tolérance, 60.
19. Joseph Ratzinger, Foi, vérité, tolérance, 60.
20. Joseph Ratzinger, Foi, vérité, tolérance, 60.
21. Joseph Ratzinger, Foi, vérité, tolérance, 60.
22. Joseph Ratzinger, Foi, vérité, tolérance, 60-61.
23. Joseph Ratzinger, Foi, vérité, tolérance, 62.

83



Enfin, la culture se rapporte a I'histoire. Tout «au long de son
cheminement, la culture se déploie en rencontrant de nouvelles
réalités et en assimilant de nouvelles connaissances »?4. Un tel
déploiement ou encore de telles rencontres ne laissent pas intacte la
culture. A la faveur de ces rencontres, elle s’ouvre a d’autres réalités
et se transforme. Ainsi, «le caractere historique de la culture révele
sa capacité a progresser, sa capacité a s’ouvrir et a accueillir une
transformation »?.

De l'inculturation a '« interculturalité »

Ayant ainsi défini la notion de «culture» et ses déterminants
majeurs, Ratzinger s’emploie a élucider comment I'ensemble de ces
éléments entrent en contact et fusionnent. D'un c6té, il note que le
fait, pour la culture, d’étre lié a un sujet culturel, sous-tend la
multiplicité des cultures et la spécificité de chacune d’entre elles. Et
de l'autre, il estime que le caractere historique de la culture est la
preuve de son ouverture, de sa capacité d’aller a la rencontre
d’autres cultures, de se confronter a d’autres expériences. « Ainsi,
selon la fermeture ou l'ouverture, 1'étroitesse ou l'étendue d’un
sujet culturel, il peut y avoir un approfondissement et une
purification des connaissances et des jugements de valeur »%.

Ce dynamisme peut aussi donner lieu a une transformation de fond
en comble de la structure méme d'une culture. Ce qui, du point de
vue de Ratzinger, n'est pas une forme d’agression ou de
dénaturation, mais plutét une transformation profonde qui se
justifie par un principe déja énoncé plus haut, a savoir
«l'universalité potentielle de toutes les cultures, qui se concrétise
par l'accueil de l'autre culture et dans la transformation de la
sienne »*’.

Au fond, il s’agit 1a d'un processus qui consiste a rompre ou a
s’éloigner de tout ce qui, dans une culture, fait obstacle a la vérité.

24. Joseph Ratzinger, Foi, vérité, tolérance, 62.
25. Joseph Ratzinger, Foi, vérité, tolérance, 63.
26. Joseph Ratzinger, Foi, vérité, tolérance, 64.
27. Joseph Ratzinger, Foi, vérité, tolérance, 64.

84



A cet égard, Ratzinger parle de « paque salvatrice d"une culture qui,
d’'une mort apparente, ressuscite et devient pleinement elle-
méme »%.

Sur la base de I'argumentation qui précede, Ratzinger envisage une
nouvelle option rhétorique. Ainsi, affirme-t-il, «nous ne devrions
plus en fait parler d'inculturation, mais de rencontre des cultures
ou — ¢il faut le dire par un mot savant — d’“interculturalité” »*.
Qu'est-ce a dire? Qu’est-ce qui justifie cette préférence
terminologique ? Quelle en est la pertinence théologique ? Qu’est-
ce que cela implique dans la vie et la mission de I'Eglise ?

L’interculturalité : pertinence théologique

Selon Ratzinger, la notion d’«inculturation» est impropre en ce
quelle «présuppose qu'une foi pour ainsi dire « culturellement
nue » s’'integre dans une culture indifférente du point de vue
religieux, qu’il y ait donc une rencontre entre deux sujets
jusqu’alors étrangers I'un a 'autre et qui se réunissent maintenant
en une synthese.

Cette conception est « artificielle et irréelle »*°, tant «la foi sans
culture n'existe pas, et il n'y a pas non plus, en dehors de la
civilisation technologique moderne, de culture sans religion »®.
Autrement dit, « la foi elle-méme est culture. Elle n’existe pas al'état
nu, comme pure religion. En disant a ’homme qui il est et comment
il doit étre homme, la foi crée une culture, elle est culture »3. En
référence aux déterminants majeurs de la culture relevés plus haut,
quelles sont les conséquences de I'affirmation selon laquelle «la foi
est culture » ?

Ratzinger retient, tout d’abord, la relation de la foi a I'histoire®. En
effet, comme culture, la foi «a mfri au cours d"une longue histoire

28. Joseph Ratzinger, Foi, vérité, tolérance, 64.

29. Joseph Ratzinger, Foi, vérité, tolérance, 64.

30. Joseph Ratzinger, Foi, vérité, tolérance, 64.

31. Joseph Ratzinger, Foi, vérité, tolérance, 65.

32. Joseph Ratzinger, Foi, vérité, tolérance, 68-69.

33. L'arriere-fond de cette clarification qu’apporte Ratzinger, c’est le débat sur
la déshellénisation dont il rapporte les trois vagues dans son discours a

85



et dans de multiples fusions interculturelles, elle y a formé toute
une fagon de vivre, une attitude de ’homme par rapport a lui-
méme, au prochain, au monde et a Dieu »*.

Ratzinger retient aussi que, comme culture, la foi est liée a un sujet
communautaire, qui n’est autre que le « peuple de Dieu». Et «le
sujet “peuple de Dieu” diverge des autres sujets culturels classiques
— qui se définissent par I'appartenance a une tribu, une nation ou
un espace de vie commune — car il subsiste dans différents sujets
culturels : un chrétien en particulier ne cesse pas d'étre sujet
premier et immédiat de sa culture »®.

A titre d’exemple, on peut étre chrétien et rester congolais. Iy a, en
quelque sorte, compénétration des deux sujets culturels. Dans ces
conditions, une synthese entre les deux sujets culturels peut-elle
étre envisagée ? Sans ambigiiité, Ratzinger estime que « ce contact
mutuel ne produira jamais une synthese tout a fait réalisée »%.

En revanche, avance-t-il, « un travail permanent de réconciliation et
de purification est nécessaire. Le dépassement vers le tout,
I'intégration dans 1'universel, demande un exercice constant »%. Et
«ce tout, cet universel, ce n’est pas un peuple empirique, mais le
peuple de Dieu, un peuple, par conséquent, qui est le lieu de tout
homme »%.

Comme «peuple de Dieu », I'Eglise est un sujet historique treés
large. Une telle dimension empéche toute forme d’identification de
I'Eglise avec des sujets historiques particuliers. D’ailleurs, note
Ratzinger, au plus fort de la christianisation de certains peuples —

Ratisbonne (réforme de Luther, théologie libérale aux XIXe et XXe siecles,
la pluralité des cultures). Ce débat était essentiellement alimenté par
«l'opinion selon laquelle le christianisme catholique, comme aussi le
christianisme oriental, ne serait pas le christianisme de la Bible, mais le
résultat d'un amalgame de la Bible avec la philosophie grecque et le droit
romain ». Cf. Joseph Ratzinger, Foi, vérité, tolérance, 94.

34. Joseph Ratzinger, Foi, vérité, tolérance, 69.

35. Joseph Ratzinger, Foi, vérité, tolérance, 69.

36. Joseph Ratzinger, Foi, vérité, tolérance, 70.

37. Joseph Ratzinger, Foi, vérité, tolérance, 70.

38. Joseph Ratzinger, Foi, vérité, tolérance, 70.



comme ce fut le cas pour I'Europe — I'Eglise ne s’est pas identifiée a
un sujet historique particulier, gardant ainsi sa forme propre.

«Déja dans le Nouveau Testament, le christianisme porte en lui le
fruit de toute une histoire culturelle, une histoire d’acceptation et de
refus, de rencontre et de changement »*°. Une histoire qui découle
de la foi d’Israél et qui, elle-méme, «a trouvé sa forme dans la lutte
avec les cultures égyptienne, hittite, sumérienne, babylonienne,
perse et grecque »*.

Dans la diversité de leur approche religieuse et de leur
Weltanschauung (vision du monde), ces cultures « ont été accueillies
dans la souffrance et transformées, pour préparer un vase toujours
plus pur pour la nouveauté de la révélation du Dieu unique »*'.
Ainsi, « celui qui entre dans I'Eglise doit savoir qu’il entre dans un
sujet culturel propre, qui posséde une interculturalité propre
développée au cours d'une histoire aux phases multiples »*2.

Du dialogue interreligieux au dialogue interculturel

Dans une lettre adressée au philosophe non-croyant et homme
politique italien Marcello Pera (président du Sénat de 2001 a 2006),
a l’occasion de la parution de son livre*}, Benoit XVI affirme :

un dialogue interreligieux, au sens strict du terme, est impossible,
mais qu'il est d’autant plus urgent de mettre en place un dialogue
culturel qui approfondisse les conséquences culturelles des
décisions religieuses de fond. Dans ce cas, le dialogue, une
correction mutuelle, et un enrichissement réciproque sont possibles
et nécessaires 4.

En réalité, le dialogue interculturel que propose Benoit XVI
s'inspire de la patristique, se fonde sur I'articulation entre « foi » et

39. Joseph Ratzinger, Foi, vérité, tolérance, 71.

40. Joseph Ratzinger, Foi, vérité, tolérance, 71-72.

41. Joseph Ratzinger, Foi, vérité, tolérance, 72.

42. Joseph Ratzinger, Foi, vérité, tolérance, 72.

43 Cf. Marcello Pera, Perché dobbiamo dirci cristiani, Milano, Mondadori, 2008.

44. Cité in Roberto de Mattei, «Quelques réflexions apres Assise-3»,
Correspondance européenne, n° 242, 31 octobre 2011, 1.

87



«raison » et vise la recherche de la vérité. Les Peres de I'Eglise, en
fait, ont considéré le christianisme a la fois comme la «vraie
philosophie » (Justin) et la «vraie religion» (Augustin). IIs ont
scruté les « semences du Verbe » non pas dans les religions d’alors,
mais dans la philosophie :

c'est la que les Peres voyaient les véritables prédécesseurs du
Christianisme —1a o1 ’homme a laissé ses habitudes et ses traditions
pour se mettre en route vers le Logos, c’est-a-dire vers la
compréhension du monde et du divin, par la force de sa raison 4.

Le dialogue interculturel que propose Ratzinger a donc pour point
de départ I'écoute du Logos. Dans cet exercice d’écoute, la premiere
oreille sollicitée est celle de la raison, grace a laquelle 'homme
parvient a s’interroger sur lui-méme, ses origines, sa destinée, le
sens de la vie, du monde, de I'histoire.

Mais, I'écoute du Logos avec la seule oreille de la raison ne sulffit pas,
car — comme I'a relevé Benoit XVI dans son discours a la Waldegrave
Drawing Room de St. Mary’s university college*® — la raison ou encore
les progres scientifiques ne peuvent pas apporter les réponses
satisfaisantes face aux interrogations profondes de la personne
humaine.

Est aussi nécessaire 1'écoute avec I'oreille de la foi qui permet a
I'homme de trouver la réponse aux questions énigmatiques qui
taraude son existence, de rechercher ce qui est vrai et bien et de faire
ainsi I'expérience de Dieu. Sous cet angle, Ratzinger voit en Socrate
«a la fois chercheur de Dieu et esprit rationnel»* la figure
emblématique du dialogue interculturel. En lui se dégage une
«rationalité “pieuse” » qui permet justement d’étre a 1'écoute du
Logos, et dong, de rechercher la vérité.

45. Joseph Ratzinger, Foi, vérité, tolérance, 74.

46. Benedetto XVI, « L'incontro con i rappresentanti delle religioni cristiane e
delle altre religioni nella Waldegrave Drawing Room del St. Mary’s
University College », Insegnamenti di Benedetto XV1, VI, 2, 2010, Citta del
Vaticano, Libreria Editrice Vaticana, 2011, 226-229.

47. Benedetto XVI, « L'incontro con i rappresentanti delle religioni cristiane e
delle altre religioni nella Waldegrave Drawing Room del St. Mary’s
Univesity College », 226-229.

88



De l'utopie alaréalité ?

Sous le pontificat de Benoit XVI, I'idée de dialogue interculturel va
prendre forme et se concrétiser apres sa visite en République
tcheque, en septembre 2009. Le grand intérét suscité par sa présence
et I'écho de son message dans un pays ou plus de la moitié de la
population se déclare athée vont inspirer au pape bavarois la
création d'un espace de dialogue avec les non-croyants et les
agnostiques : « le Parvis des Gentils »*.

Placée sous la tutelle du Conseil pontifical pour la culture, cette
structure a été inaugurée les 24 et 25 mars 2011 a Paris. La méme
année, a l'occasion de la célébration du 25¢ anniversaire de la
premiere rencontre interreligieuse organisée par Jean-Paul Il en
1986 a Assise, Benoit XVI a invité — en plus des représentants
d’autres religions du monde — les personnalités du monde de la
culture et de la science.

Ainsi, durant son pontificat, le pape Benoit XVI est entré en
dialogue avec le monde de la culture, surtout les universités,
inaugurant ainsi « un nouveau mode d’enseignement pontifical, la
lecon académique »*.

Interculturalité, nouveau nom de l'inculturation ?

L’interculturalité telle que définie par Benoit XVI et telle qu’elle
s’est appliquée sous son pontificat demeure un chantier®, c’est-a-

48. Benedetto, Ai Cardinali, agli Arcivescovi e ai Prelati della Curia Romana per la
presentazione degli auguri natalizi, in Insegnamenti di Benedetto XV1, V, 2, 2009,
782.

49. Jean-Robert Armogathe, « Trois lecons pontificales : Ratisbonne, Rome et
Paris », Benoit XVI, Chercher Dieu. Discours au monde de la culture, Paris,
Parole et Silence/Lethielleux, 2008, 103.

50. Cette affirmation s'inspire de la remarque de Francois Bousquet selon
laquelle «la place de la culture dans la rencontre interreligieuse est un
chantier ». Cf. Francois Bousquet, «Dieu et le pluriel. La qualité de la
priere, clé de la rencontre des cultures et des religions », Edouard Adé et

89



dire a la fois un «héritage » et un «projet». Un héritage dans la
mesure ou elle s'inspire de I'expérience des Péres de I'Eglise,
notamment de leur effort d’articulation du christianisme comme
synthese entre « foi » et « raison ». Un projet en ce qu’elle permet de
redécouvrir, en dépit de la multiplicité des cultures, 'unicité et
'universalité de 'homme qui, « malgré toutes les disparités de son
histoire et la genese de sa communauté, est toujours un seul et un
méme étre ».

Cet unique étre «homme », «dans les profondeurs de son
existence, est touché par la vérité elle-méme »°!, c’est-a-dire le Logos.
Et puisque le Christ est le Logos fait chair, la mission de I'Eglise
consiste a faire croitre les hommes et les femmes de toutes les
cultures dans I'écoute du Logos afin de « maintenir vive la sensibilité
pour la vérité »2. Ainsi présentée, |'interculturalité n’est-elle pas le
nouveau nom de l'inculturation ? Ne constitue-t-elle pas l’arriere-
fond de «la promotion dune pastorale de la culture»
recommandée par le Document de Kampala> ?

Fabrice N'Semi

Paul Béré (éd.), Nouveaux jalons pour une théologie africaine. Mélanges en
hommage a Monseigneur Barthélemy Adoukonou, Paris, L'Harmattan, 2018,
104.

51. Joseph Ratzinger, Foi, vérité, tolérance, 66.

52. On retrouve cette idée-force, entre autres, dans la conclusion du discours
qu’il aurait di prononcer a I'université de La Sapienza a Rome, en janvier
2008. Cf. Benedetto XVI, II testo su Papato e Universita che Benedetto avrebbe
letto all'universita «La Sapienza» di Roma, in Insegnamenti di Benedetto XV,
IV, 1 (2008), Citta del Vaticano, Libreria Editrice Vaticana, 2009, 86.

53. Symposium des Conférences Episcopales d’Afrique et Madagascar,
Document de Kampala : « Qu'ils connaissent le Christ et qu’ils aient la vie en
abondance » (cf. Jn 17, 3; 10, 10), Kampala, 2019, 193, 78.

90



Pour une diaconie de la foi

« L’attention spirituelle » au cceur de la lutte contre la misére

Francois Odinet

Frangois Odinet est prétre du diocése du Havre, oui il est engagé aupres de
personnes qui connaissent la précarité et anime un groupe du Réseau Saint-
Laurent. Maitre de conférences en théologie pratique au Centre Sévres (Facultés
jésuites de Paris), il est auteur ou coauteur de plusieurs ouvrages, dont Les
premiers ressuscités. Les pauvres, maitres en résurrection (Paris, Facultés
jésuites, 2021).

n Europe occidentale, la foi et les pratiques spirituelles des

personnes en grande précarité sont frappées d'une double

invisibilisation. D"une part, elles sont absentes de I'horizon
des services sociaux qui exercent leur mission dans un cadre laic.
Pour certains travailleurs sociaux, la spiritualité releve dune
motivation supplémentaire qui aide les plus précaires a «s’en
sortir » ; elle sera alors regardée avec bienveillance, mais de loin.
Pour d’autres, elle renvoie a des illusions dangereuses, dont il
importe de se prémunir et de protéger les plus pauvres.

D’autre part, la foi et I'expérience spirituelle des plus pauvres
demeurent inapercues de beaucoup de chrétiens, pour au moins
deux raisons. D’abord, les plus pauvres sont rarement des
paroissiens modeles ou des « pratiquants » réguliers, de sorte que
leur rapport a Dieu ou a la foi n'est accessible qu’au prix d'un
compagnonnage patient, fraternel, désintéressé.

91



Ensuite, bien des institutions religieuses préferent secourir les plus
pauvres — ou prétendent les éduquer — plutot que de les écouter.
Elles se révelent étonnamment mal a I'aise quand il s’agit de faire
droit aux expériences spirituelles des personnes qui affrontent la
misere au quotidien.

Cette inhospitalité aide a comprendre 1'étonnante affirmation du
pape Frangois : «la pire discrimination dont souffrent les pauvres
est le manque d’attention spirituelle »!. Non seulement les plus
pauvres sont largement invisibles et inaudibles, mais en plus les
sociétés européennes sécularisées s’averent méfiantes a 1'égard des
convictions spirituelles et religieuses. C’est pourquoi il est si difficile
de faire droit a cette dimension spirituelle de la vie des plus
pauvres. Quiconque s’y risquerait serait vite accusé de récupération
de la détresse d’autrui au profit de son Eglise. Reconnaissons
qu'une telle récupération a bel et bien existé, et qu’elle risque
souvent de se produire a nouveau, de différentes manieres.

Pourtant, la dimension spirituelle est souvent au cceur de la vie des
plus précaires. Il n’existe pas d’enquéte probante pour soutenir
I'idée que les personnes tres pauvres seraient plus « religieuses »
que le reste de I'humanité?. En revanche, il est possible de
comprendre que les questions ultimes surgissent au creux de la
misere, car celle-ci met en crise, de fagon répétée, le sens méme de
I'existence.

La question spirituelle au cceur de la misére

La grande précarit¢é implique des expériences multiples du
mangque : I'acces problématique a un logement digne, la difficulté a

1. Pape Frangois, exhortation apostolique La joie de I'évangile, 2013, § 200.

2. Dans la synthese du recueil de paroles réalisé par les équipes du Secours
Catholique sur la maniere dont plus de 1100 personnes en situation de
précarité ont vécu les confinements décrétés pendant I'épidémie de
Covid-19, on lit qu'une personne sur quatre a évoqué des «ressources
émotionnelles et spirituelles » ; les réponses mentionnées se situent dans
le champ de ce qu'on appelle couramment la spiritualité, voire de
pratiques religieuses chrétiennes ou musulmanes (Secours Catholique,
Demain nous serons debout, novembre 2020, 10).

92



financer le quotidien sans s’endetter, le manque de considération
de la part des institutions comme des personnes résonnent avec de
nombreuses expériences de relégation. Il ne s’agit pas d"un ressenti
ponctuel d’humiliation, mais plutét d'un recommencement
permanent.

L’expérience de la misere est autre chose que d’étre frappé a un
moment donné par le malheur; le plus souvent, la misere était la
avant méme la naissance, si bien que les personnes qui en sont
marquées ne peuvent se référer a une zone de leur histoire — et donc
de leur étre — qui en serait indemne. Cela complique singulierement
la possibilité de construire quelque chose qui tienne debout®.

On devine, en cheminant avec des personnes marquées par la
misere, le travail de sape que celle-ci réalise. Non seulement la
misere implique une combinaison d’épreuves et la redoutable
permanence de celles-ci, mais en plus elle affecte radicalement les
personnes concernées. La misere détruit de I'intérieur, et provoque
d’innombrables effondrements intimes. Ceci devrait garder les
croyants de toute idéalisation de la grande pauvreté, comme si
celle-ci correspondait a un dépouillement permettant de se
rapprocher de l'essentiel. C’est tout l'inverse : la misere menace
précisément I'essentiel, sans que rien ne soit protégé.

Dans une recherche récente, jai essayé d’analyser les paroles de
Pierre, un homme qui connait depuis longtemps la grande précarité
et fait partie de La Pierre d’Angle, une fraternité composée de
personnes du Quart Monde et d"autres qui les rejoignent. Quand on
demande a Pierre ce que c'est qu'étre pauvre, il répond entre
autres : «c’est quelqu'un qui essaye de se raccrocher a quelque
chose pour tenir »*. Aux yeux de Pierre, la précarisation a pour effet
de concentrer I'existence d'une personne dans un geste, toujours
hésitant («quelquun qui essaye»), dont l'objet est de trouver

3. Etienne Grieu, « Espérer al'école des “Job de naissance” », Etienne Grieu,
Gwennola Rimbaut et Laure Blanchon, Quest-ce qui fait vivre encore quand
tout s’écroule ? Une théologie a I'école des plus pauvres, Namur — Paris, Lumen
Vitae, 2017, 83.

4. Frangois Odinet, Les premiers ressuscités. Les pauvres, maitres en résurrection,
Paris, Ed. Facultés jésuites de Paris, 2021, 213-218.

93



«quelque chose pour tenir». Il faut, pour cela «se raccrocher ».
C’est ici méme, me semble-t-il, le lieu ou se pose la question
spirituelle pour les plus pauvres.

Loin d’étre une récupération au profit d'un mouvement spirituel ou
d’une Fglise, la considération de la vie spirituelle des plus pauvres
a de limportance pour qui veut prendre en compte leur
subjectivité. C’est la un possible point aveugle de 1'aide sociale —
méme quand elle est assurée par des structures d’inspiration
chrétienne. Les personnes en grande précarité vont d'urgence en
urgence et se voient souvent renvoyées d un guichet a 'autre. Dans
telle association, on les aidera a se nourrir; dans telle autre, a
remplir un formulaire ; dans telle autre encore, a se loger; ici, elles
rencontreront I'assistante sociale ; 1a, la juge pour enfants. Mais leur
subjectivité comme un tout n'est que rarement sollicitée. Au
contraire, le risque est grand que les institutions réduisent les
personnes a leurs problemes ou a la somme de ceux-ci.

C’est pourquoi la précarisation rend plus nécessaire encore le fait
d’étre écouté, de pouvoir mettre en jeu et alimenter sa vie intérieure
comme un tout. Précisément, la vie spirituelle touche au cceur de ce
qui fait vivre une personne ; elle dépasse |’assistance et les urgences.
Lorsqu’elle habite les personnes en grande précarité, la question
spirituelle n’est pas une forme de cerise sur le gateau de I'existence,
qui viserait a maximiser leur bien-étre, comme dans beaucoup de
pratiques de développement personnel. Telles que les personnes
précaires la laissent entrevoir, leur spiritualité renvoie a une
dimension vitale, a ce qui unifie I'existence et la préserve d'une
irrémédiable fragmentation.

La «foi», un ressort qui fait vivre

Dans I'existence de beaucoup de personnes en grande précarité, la
spiritualité peut alors se présenter comme un ressort vital : ce qui
fait qu’il y a du mouvement, ce qui relance le mouvement méme
lorsque la personne parait écrasée. Ce ressort est d’autant plus
nécessaire que la vie est plus menacée ; il doit étre d’autant plus actif
que le quotidien est plus menagant. Ainsi, la vie spirituelle des plus

94



pauvres participe intimement de leur combat contre la misere; car,
sans ce ressort vital, nul ne peut mener un tel combat, nul ne
parvient a tenir debout dans les épreuves.

Se poser la question de la vie spirituelle des plus pauvres, c’est donc
aussi entrer avec elles dans le combat contre la misere, méme si cela
parait moins immédiat que la résolution des urgences. Pour les plus
pauvres, la vie spirituelle ne releve ni d'un «sens de la vie » qui se
restreindrait a la seule sphere des significations sans rapport avec le
quotidien, ni une détermination d’abord religieuse : elle renvoie au
ressort vital d'une existence.

Pour nommer ce ressort vital, on peut parler de la « foi » et ne pas
s’en tenir au terme général de «vie spirituelle » que j'ai conservé
jusqu’ici. Recourir au terme de «foi» parait surprenant dans un
contexte largement pluriel : les personnes en grande précarité ne
sont pas toutes chrétiennes, loin s’en faut ; quant aux organismes et
travailleurs sociaux, ils se révelent souvent mal a l'aise avec la
dimension religieuse de la « foi ».

Pourtant, le terme de foi ne désigne pas d’abord 'adhésion a une
religion — pas méme dans la tradition chrétienne. Elle est avant tout,
comme son étymologie 'indique, un acte de confiance. Christoph
Théobald® a déployé une théologie de la foi qui, en méditant sur les
évangiles, envisage la maniere dont la foi se présente dans notre
contexte post-moderne. Dans les évangiles, Jésus rencontre a de
nombreuses reprises des personnes qui se trouvent dans la misere,
dans une grande souffrance ou dans la maladie, voire dans toutes
ces épreuves en méme temps. On voit ces personnes guérir et/ou se
relever, et on entend Jésus leur dire : «va, ta foi t'a sauvé ». Jésus
détecte ainsi la foi chez ces personnes qui crient vers lui.

I ne s’agit pas nécessairement d'une foi de type religieux, car ces
personnes ne deviennent que rarement ses disciples, et méme elles
ne sont pas toutes membres du peuple d’Israél. De plus, ces
personnes peuvent n’exprimer aucune adhésion religieuse. Ce que

5. Par exemple dans Transmettre un Evangile de liberté, Paris, Bayard, 2007,
21ss. ; Urgences pastorales du moment présent. Pour une pédagogie de la réforme,
Montrouge, Bayard, 2017, 152ss.

95



Jésus désigne en leur disant: «ta foi t'a sauvé », est nommé par
Christoph Théobald «foi élémentaire ». Celle-ci n’est pas d’abord
religieuse, elle désigne la confiance nécessaire pour vivre et avancer
dans I'existence. Sans confiance, nul ne peut se lever le matin ; sans
confiance dans la personne que I'on aime ou qui nous aime, nous
ne nous engageons pas dans une relation ; sans confiance, nous ne
pouvons rien initier.

La foi élémentaire est cette confiance dont nous avons absolument
besoin pour commencer quoi que ce soit, et continuer dans quelque
dimension que ce soit. La foi élémentaire se formule comme la
confiance que la vie va tenir ses promesses®.

Voila qui rejoint de pres la description de la spiritualité comme un
ressort vital. Lorsqu’on nomme «foi» ce ressort vital, on ne le
christianise pas arbitrairement: ce terme dit simplement la
nécessité de la confiance pour vivre, le besoin d'une forme
d’espérance pour avancer, se relever, se battre contre la misere,
accueillir une vie qui commence, veiller sur ses enfants, etc.

Cette foi élémentaire est souvent mise en question. Dans certains
moments que Christoph Théobald nomme — a la suite de Ramsey —
« situations d’ouverture », la question du sens de la vie se pose avec
acuité. C’est le cas dans de lourdes épreuves comme 1'annonce
d’une grave maladie, ou dans des moments de « grace» comme
I'annonce d'un enfantement a venir. Il me semble que la misere
fonctionne comme une situation d’ouverture permanente, qui
pendant des années — et souvent pendant toute une vie — remet en
cause cette foi élémentaire, cette confiance dans I'existence, le fait
que la vie puisse tenir ses promesses.

La misere pose radicalement cette question de la confiance
nécessaire pour vivre. On voit combien il est nécessaire que cette
confiance soit noutrrie et activée, car si cette foi élémentaire se perd,
la personne est purement et simplement écrasée : sans ressort vital,
nul ne se releve.

6. Christoph Théobald, Urgences pastorales, 237.
96



Ce gue cela signifie pour la foi religieuse

La vie spirituelle des plus pauvres, et le fait qu’elle releve du ressort
vital, s’avere aussi source d’enseignement pour ce qui concerne
directement la foi chrétienne. Ceci n’a rien d"un paradoxe ni d"une
provocation : les plus pauvres ont des choses a apprendre aux
croyants des différentes traditions religieuses, notamment aux
chrétiens.

D’abord, la vie spirituelle des plus pauvres se révele comme une
question de vie ou de mort : sans ressort vital, nul ne tient. Cela peut
étre généralisé: sans foi élémentaire, nous sommes morts de
lI'intérieur. La question de la foi élémentaire nous ramene au lieu ot
nous sommes vivants ou morts ; a ce qui nous tient debout ou a ce
qui nous écrase. Le mystere de Paques est le lieu ou les chrétiens
peuvent penser comment un acte de confiance permet de traverser
la pire menace, comment la confiance en Dieu permet de croire a
une vie qui traverse la mort — et non seulement a une vie apreés la
mort : nous parlons d’une vie plus forte que ce qui nous menace’.
Lorsque la figure de Dieu apparait dans les expériences spirituelles
des plus pauvres, c’est souvent comme le Créateur : non seulement
celui qui est notre origine, mais aussi celui qui nous garde en vie,
celui qui est le garant de sa création.

Précisément, selon Christoph Théobald?®, 1a foi chrétienne a la méme
structure que la foi élémentaire : s'il est possible d’avoir confiance
dans la vie, c'est parce que Dieu a l'initiative, parce que nous
pouvons nous appuyer sur lui. La foi chrétienne est donc avant tout
une forme de reconnaissance que Dieu a l'initiative. En termes
bibliques, cela peut s’énoncer ainsi : « ce n’est pas nous qui avons
aimé Dieu, cest lui nous a aimés» (1]n4,10). Dieu aime en
premier : c’est méme une maniere chrétienne de définir celui que
nous nommons « Dieu ». La foi chrétienne a donc en son principe
meéme une forme d’action de grace — une forme eucharistique.

7. Jeme permets de renvoyer a : Les premiers ressuscités, 306-354.
8. Christoph Théobald parle plus exactement de «foi christique»;
je simplifie pour les besoins de I'exposé. Voir Urgences pastorales, 155-156.

97



A l'école des plus pauvres, nous découvrons ainsi que le mystere
de la création et le mystere de Paques se compénetrent bien plus
qu’on ne le penserait en premiere instance®. La création ne désigne
pas seulement un commencement, mais le fait que la vie puisse
traverser ce quil’empéche, étre nourrie et croitre dans des relations,
étre reque comme un mystere de bénédiction. Aux cotés des plus
pauvres, nous ne pouvons plus percevoir la création autrement que
dans une perspective pascale.

Qu (i) est-ce qui vous fait vivre ?

S'il est vrai que la foi est une question centrale dans I'expérience de
beaucoup de personnes confrontées a des épreuves et a la misere,
alors la question centrale de la vie spirituelle pourrait ne pas étre
«en quoi croyez-vous ? », ni méme «en qui croyez-vous ? », mais
plutdt « qu’est-ce qui vous fait vivre?» ou — s'il s’agit d’une foi
religieuse — « qui est-ce qui vous fait vivre »?

Cela peut nous éclairer pour situer la question spirituelle dans un
contexte de pluralisme religieux et culturel, comme celui des
sociétés d’Europe de I'Ouest. Cette question est d"autant plus évitée
quon s'effraie de sa potentielle conflictualité. De fait, si 1'on
demande « en quoi croyez-vous ? », on s’expose a entendre une liste
de croyances, a une foi d’abord congue comme une forme
d’adhésion a des notions.

La question «qu’est-ce qui vous fait vivre ? » nous emmene, non
vers des listes de contenus condamnées a des comparaisons stériles,
mais vers ce qui est vital pour une personne. Cela sollicite son
expérience plus que ses convictions. On cherche alors a rejoindre ce
qui fait traverser les pires menaces, ce qui releve ou tient debout.

Cela suppose d’admettre que la foi est toujours un cheminement.
Ce qui nous fait vivre évolue forcément, au gré des événements et de
la maniere dont se forgent nos personnalités, ce qui n’empéche pas

9. La lettre aux Colossiens associe directement ces deux mysteres de la
Création et de Paques, qui s'éclairent mutuellement : Col 1,12-21.

98



que cette évolution soit appréhendée — ensuite et en retour — selon
une certaine continuiteé.

En revanche, ce a quoi nous croyons peut correspondre a un contenu
figé ou a une dénomination confessionnelle dont on n’entend pas
sortir. Si la foi est d’abord un acte de confiance ou un ressort vital,
alors elle est un cheminement perpétuel. Situer la foi ou la vie
spirituelle, ce n’est pas d’abord envisager une totalité bien
organisée, mais entrer avec les personnes concernées dans un
cheminement intime.

La mystique de la fraternité

Un tel parcours pourrait sembler uniquement attentif a la
dimension subjective de la spiritualité. En effet, je I'ai «isolée » dans
un souci de clarté. Cependant, les rencontres avec les plus pauvres
nous apprennent aussi que les dimensions intime et fraternelle de
la foi sont intrinsequement liées. L’expérience spirituelle passe par
des relations et ne se donne qu’en elles. Cest si vrai que les chrétiens
aiment parler de leur «relation» avec Dieu, dont le meilleur
analogue est constitué par les relations humaines. Christoph
Théobald remarque, a propos de la foi élémentaire, que nul ne peut
croire ni espérer a notre place'’: il s’agit la d'un engagement
extrémement singulier. Toutefois, méme si nul ne peut avoir
confiance a notre place, d’autres sont en mesure de nous inspirer
confiance, ou de susciter cette confiance.

La fraternité peut désigner cette maniere d’étre engagé dans des
relations qui suscitent la confiance et dans lesquelles peut
s’enraciner la confiance en l'existence. La fraternité est alors une
expérience pleinement spirituelle. Le pape Francois parle d’ailleurs
de la «“mystique” de vivre ensemble, de se mélanger, de se
rencontrer, de se prendre dans les bras, de se soutenir, de participer
a cette marée un peu chaotique qui peut se transformer en une
véritable expérience de fraternité, en une caravane solidaire »''; il

10. Christoph Théobald, Transmettre un Evungile de liberte, 24-25.
11. Exhortation apostolique La joie de I'évangile (2013), § 87.

99



I'oppose a une intimité idéalisée, coupée des relations et de
laltérité. Cela indique 'importance de relations gratuites : on ne
peut avoir confiance que dans ce genre de relations, et non pas dans
les relations morcelées comme on en rencontre dans les guichets
d’aide, dont les plus pauvres sont hélas coutumiers.

Lire la fraternité comme un lieu spirituel nous renvoie, a nouveau,
au sens de la création. Les poemes qui ouvrent la Genese I'attestent :
Dieu ne crée pas I'étre humain isolé¢, mais en communion, en
relations. Le Créateur nous donne une vie en relation avec lui, avec
les autres et avec le cosmos. Cet essentiel qu’est la fraternité renvoie
a ce que les évangiles nomment le «royaume de Dieu». Selon
I'évangile de Marc, Jésus commence sa prédication par une
proclamation qui en définit toute la perspective : «le royaume de
Dieu s’est approché de vous» (Mc1,15). Le royaume de Dieu
désigne la maniere dont la réalité est transformée par la présence de
Dieu, telle qu’elle apparait en Jésus de Nazareth. L'expérience
spirituelle n’est donc pas «invisible», mais nécessairement
incarnée : elle renvoie a une transformation de la réalité. Le
royaume de Dieu grandit comme un levain dans la pate, presque
invisible tant il parait dérisoire, mais qui s’avere capable de tout
faire lever (Mt 13,33). N’est-ce pas ce rdle que le cheminement
spirituel joue chez beaucoup de personnes en grande précarité ?

Si on I'appréhende a I'école des plus pauvres, la vie spirituelle na
donc rien d'une évasion du réel, et tout d'une plongée au cceur de
la réalité. On ne découvrira pas, dans les paroles des personnes en
grande précarité, la réalité humaine d'un coté et la foi de I'autre.
Celle-ci passe par des relations et implique une certaine
configuration de la réalité quotidienne.

Enjeu missionnaire : vers une diaconie de la foi

Il se trouve que nous avons beaucoup a apprendre des plus pauvres
en matiere de vie spirituelle. Cet apprentissage contribue, lui aussi,
a la lutte persistante contre la misere, a un double titre. D’abord, il
nous permet de nous ajuster a ce qui aide les personnes les plus
précaires a tenir debout; ignorer la dimension spirituelle de leur

100



combat n’est pas servir leur émancipation, mais se tenir a distance
de ce qui fait d’eux des vivants. La vie spirituelle se révele ici
comme une ressource précieuse, et méme comme une source, dans
le combat contre la misere et la destruction qu’elle opere. Ensuite,
cet apprentissage invite nos communautés ecclésiales a reconnaitre
la dignité spirituelle des plus pauvres. Ceux-ci ont sans doute bien
plus besoin de cette reconnaissance, que d'une forme de
« transmission » spirituelle qui ignorerait ce qu’ils vivent déja. Dans
le rapport Culture et grande pauvreté qui a marqué son époque,
Joseph Wresinski, fondateur d’ATD Quart Monde, écrivait :

Il ne sagit pas du tout de « distribuer de la culture » aux trois cent
cinquante mille familles francaises tres pauvres qui en sont privées.
11 s’agit avant toute chose de permettre a toute une population de se
savoir sujet de culture, homme de culture!2.

Dans le rapport, Joseph Wresinski faisait lui-méme le lien entre
spiritualité et culture. Prendre en compte la spiritualité des plus
pauvres, ce n’est donc nullement leur distribuer de la spiritualité,
mais les reconnaitre sujets de spiritualité, hommes et femmes de
spiritualité.

Voila qui peut nous aider a ajuster notre compréhension de la
diaconie® et de la place que celle-ci tient dans la mission de I'Eglise.
Cela peut aider a qualifier la place des communautés chrétiennes
dans le combat contre la misere et I’exclusion, aux cotés de celles et
ceux qui sont frappés par elles : reconnaitre que les plus pauvres
sont des sujets de foi peut engager notre Eglise dans une forme de
«diaconie de la foi ».

En effet, la foi — entendue comme dimension élémentaire de
I'existence — est tout aussi nécessaire a la vie que le pain ou le
logement. La « diaconie de la foi» désignerait une dimension de la
diaconie qui vise a servir la foi élémentaire — et non pas a christianiser

12. Joseph Wresinski, « Culture et grande pauvreté » (1985), Revue d'éthique et
de théologie morale, n° 235, 2005, 9-26, ici 22.

13. J'ai esquissé cette idée dans « “Il portait nos souffrances...” Comment le
mystere pascal s'inscrit dans I existence de nos contemporains », Jean-Paul
Lamy, Sylvie Robert et Etienne Grieu, Le mystére pascal, secret de la vie
religieuse, Paris, Médiasévres n° 202, 2021, 73-95, ici 93.

101



a bon compte ceux qui luttent chaque jour contre la misere ! Servir
la foi élémentaire, ce n’est pas la commander de I'extérieur, puisque
nul ne le peut, mais chercher les lieux et les occasions propres a
susciter ou ressusciter cette confiance fondamentale, sans laquelle
les personnes seront broyées. Cette diaconie ne peut s’exercer que
dans un esprit d’absolue gratuité, d’abord parce que le (re)
surgissement de la foi élémentaire ne peut étre que tres personnel,
et se trouve précisément coordonné a des relations gratuites, dignes
de confiance; ensuite parce que si un acces a la foi chrétienne se
découvre la, ce ne sera qu’a la maniere d'une action de grace
mystérieusement donnée.

Francois Odinet

102



\Y/aria

Oscar Bimwenyi-Kweshi :
Pour une spiritualité africaine

Rita Mboshu Kongo

Originaire de la République Démocratique du Congo, Rita Mboshu Kongo
est religieuse des filles de sainte Marie Co-rédemptrice. Elle enseigne la
théologie spirituelle et la formation a la vie consacrée a IUniversité
Pontificale Urbanienne, a Rome.

des baobabs de la théologie africaine. Il est surtout connu

pour son immense contribution a la systématisation de
cette théologie. Ainsi, pour Monseigneur Tharcisse Tshibangu
Tshishiku, la somme théologique d’Oscar Bimwenyi «cloture le
débat de principe sur la possibilité et la légitimité de 1'élaboration
d’une théologie africaine spécifiquement marquée »'.

O scar Bimwyeni-Kweshi, qui nous a quittés en 2021, fut un

Pourtant, la réflexion de ce fondateur de la Famille religieuse des
Trinitaires porte également sur la spiritualité africaine. Nous
voulons en proposer ici les grandes lignes. Nous le ferons en deux
temps. Nous parlerons tour a tour : de spiritualités et spiritualité
africaine (I); caractéristiques de la spiritualité africaine selon Oscar
Bimwyeni-Kweshi (II).

1. Tshibangu Tshishiku, «Préface», Oscar Bimwenyi-Kweshi, Discours
théologique négro-africain. Problémes de fondements, Paris, Présence Africaine,
1981, 10.

103



Spiritualités et spiritualité africaine

La spiritualité au pluriel

La spiritualité est considérée comme ce qui releve de I'esprit. Elle
constitue une valeur intrinseque qu’acquiert I'étre humain dans sa
relation avec Dieu, sur le plan religieux, puisque « tout s’accomplit,
et tout s’acheve par la spiritualité »*

Ce concept comprend un ensemble de croyances et de
comportements d’adaptation inhérentes a 1'objectivation et a la
dynamisation desdites croyances. Et chaque peuple a sa culture
comprenant sa vision du monde, de 'homme, de Dieu, de la vie
terrestre et méme de I'au-dela. A partir de 13, il fagonne sa trajectoire
historique, se projette dans le futur en quéte d'une plénitude
toujours différée.

Dans le contexte africain, la spiritualité est également rencontre de
I’homme avec Dieu a travers I'expérience de sa vie de tous les jours®.
Mais de quel Dieu s’agit-il pour le Négro-Africain? En d’autres
termes, s’agit-il du Dieu de nos ancétres ou de celui de Jésus Christ ?

La spiritualité africaine dépend de la réponse a cette question, dans
la mesure ou I'expérience de la rencontre de ’homme avec Dieu est
historiquement, géographiquement et culturellement située. Selon
Oscar Bimwenyi, c'est a partir de tel bosquet enchanté que
I'improbable rencontre se révele et convoque l'existant a une
nouvelle maniere d’exister et méme de co-exister.

Cette maniere d’étre saisie et appelée a une nouvelle existence
donne lieu a une spiritualité qui n’est plus d’emprunt. Elle ne se
traduit ni par le un mimétisme ni par la reproduction d"un charisme

2. Alphonse Ngindu Mushete, « Rapport général », L’ Afrique et ses formes de vie
spirituelle. Actes du deuxieme Colloque International, Kinshasa 21-
27 février 1983, Kinshasa, 1983, 371.

3. Cf. Engelbert Mveng — B. L. Lipawing, Théologie, libération et cultures
africaines. Dialogue sur I'anthropologie négro-africaine, Yaoundé, Saint-Paul,
1996, 23.

104



développé dans un contexte autre que celui du surgissement ou de
I'avenement de 1'événement. Ceci ne signifie pas qu’on ne peut pas
approfondir un charisme développé par une communauté dans un
autre contexte.

Etant dans un monde ot les échanges entre cultures sont plus la
regle que I'exception, il est important de saisir les opportunités que
nous offre le Saint-Esprit pour enrichir notre expérience spirituelle
plutét que de reproduire, dans tous les contextes, les mémes
expériences spirituelles. En ce sens, telle spiritualité, développée
par telle communauté, peut étre vécue différemment au sein de
différentes branches de cette méme communauté.

Rencontre du Christ et de ’lhomo africanus

De nombreux travaux ont été réalisés sur la spiritualité africaine. De
méme plusieurs papes ont souligné la religiosité et le sens du sacré
en Afrique. Ils ont mis en évidence les expressions de la spiritualité
africaine*.

Pour Oscar Bimwenyi, évoquer la spiritualité africaine «c’est,
fondamentalement, parler de la relation de 'homme avec Dieu ou
avec d’autres instances du monde invisible et inversement. Et
I'homme dont il s’agit ici n’est évidemment pas I’homme in genere,
mais ’homme africain concret, historique »*>

C’est ainsi que la spiritualité africaine s’enracine dans une vision
anthropocentrique ou la personne humaine se définit comme un
centre ouvert sur trois relations : relation avec lui-méme, avec le

4 Cf. Mboshu Kongo, « L’encyclique Redemptoris Missio et I'avenir de la
Spiritualité Africaine », Luca Pandolfi (dir.), Evangelizzazione e dialogo con il
mondo. La missione della Chiesa dalla Redemptoris missio a 0ggi, Urbaniana
University Press, Citta del Vaticano, 2021, 241-242. Voir aussi Mboshu
Kongo, «L"apporto della spiritualita africana nel MRDZ», Mboshu Kongo
(dir.), Papa Francesco e il Messale Romano per le Diocesi dello Zaire. Un rito
promettente per altre culture, LEV, Vaticano 2029, 138-140.

5 Oscar Bimwenyi-Kweshi, « La priére africaine », Réflexion théologique sur la
spiritualité africaine, Actes du deuxiéme colloque international du 10-12
janvier 1994, Kinshasa, Ed. Baobab, 100.

105



monde invisible et avec la nature. La spiritualité est le coceur de la
vie, de la culture, de toute vie individuelle et collective.

La spiritualité africaine se fonde non pas seulement dans la
connaissance que 1’Africain a de Dieu, avec lequel il est en relation,
mais aussi dans le fait que le Dieu des ancétres est le méme qui s’est
révélé en Jésus - Christ. Ce n’est donc pas la judéité de Jésus qui
concerne avant tout le chrétien africain, mais le fait qu’il est Christ
et qu’il ait existé méme avant Abraham, I'ancétre des juifs (Pr 8, 30).
Il est de ce fait le « musangana muena pu », le « trouvé, maitre de la »
qui ne peut étre revendiqué par aucune culture de maniere
exclusive. C’est Lui qui les toutes fagonnées.

Cette dimension christologique ne fait pas de Jésus un étranger a la
terre africaine. C’est plutdt son avenement en tant que Christ, Dieu
en visite officielle sur la terre qui constitue la nouveauté aussi bien
pour I Africain que pour le juif. L’avenement qui nécessite pour les
juifs, reconnaissance d'un messie et pour les Africains, la révélation
du méme Dieu de nos ancétres qui se fait proche de nous. Ainsi la
double expérience de la révélation et de la transfiguration du Christ
constitue I'horizon de rapprochement légitime des peuples, des
cultures et de leurs expériences spirituelles.

Alors, I'on peut comprendre que la question de la spiritualité
africaine s’inscrit dans la problématique générale de la rencontre du
Christ avec 'homme africain culturellement situé. Il s’agit d"une
spiritualité qui a sa couleur et ses caractéristiques propres découlant
de la maniere dont le chrétien africain réagit a la triple fonction de
la parole créatrice qui appelle a I'existence (diyi difuki, en langue
luba), qui maintient dans l'existence (diyi dikadiji) et qui rappelle
(diyi dialukiji). Le « maintenir dans l'existence » constitue déja une
marche spécifique vers une plénitude toujours différée.

C’est en ce sens que Oscar Bimwenyi soutient que I'étre humain va
son chemin en dépit des obstacles jalonnant sa trajectoire
historique. Tel le tournesol suivant le mouvement du soleil, toute
personne humaine est un pelerin aiguillé par la lumiere de
I'improbable. Cette marche constitue I'axe majeur de sa spiritualité.

106



Trois dimensions de la spiritualité africaine

Pour Oscar Bimwenyi une spiritualité africaine doit étre incarnée,
dynamique, et dialogique.

Une spiritualité de I'incarnation

La spiritualité africaine ne peut se comprendre qu’au regard du
mystere de 'incarnation. Elle prend a cceur toutes les valeurs de la
culture africaine parce que Dieu s’est incarné et nous arrive par le
chemin de I'histoire. Il a opéré aupres des nations en tant que parole
créatrice, sagesse éducative et révélatrice® Alors, le Christ apparait
manifestement comme pole d’attraction de toutes choses, car il est
leur artisan, leur lieu et le terme vers lequel elles sont orientées”-.

La spiritualité de lincarnation s’alimente de I« Expérience
autochtone de la méme foi [...] au méme Seigneur incarné en
Afrique, au sein des communautés surgies des eaux du méme
baptéme, une voix nouvelle dans la polyphonie catholique! ».
Puisqu'il est Dieu et, comme Dieu, il n’est étranger nulle part [...].

Cependant, la spiritualité de I'incarnation implique pour I'Eglise en
Afrique, une remise en question permanente et une réflexion
approfondie sur les méthodes d’évangélisation et sur I'attitude des
agents de I'évangélisation qui doivent prendre en compte la réalité
culturelle des peuples vers lesquels ils sont envoyés. Car, affirme
Oscar Bimwenyi, «la Parole de Dieu rejoint 'homme /i ou il se
trouve. Il ne s’agit pas simplement d"un la géographique, mais d'un
la culturel, sinon épistémologique, un Iz ou I'homme est en
harmonie avec lui-méme, avec son monde. Ce I n’est pas clos,
fermé aux autres, il est ouvert de maniere dynamique, critique,

6. Cf. Oscar Bimwenyi-Kweshi, Inculturation en Afrique, 11.

7. Cf. Bimwenyi-Kweshi, «Le Christ, pole d'attraction de toutes choses »,
Revue du Clergé Africain, XXV, 1erjanvier 1970, Inkisi, 1970, 9.

8. Oscar Bimwenyi-Kweshi, Discours théologique négro-africain. Probleme des
fondements, 74.

107



discernante »°. Aussi ce type de spiritualité met-elle en exergue la
célébration de la parole de maniere spécifique et non exclusive,
comme une nouvelle maniere d’évanggliser, de vaticiner dans
I'Esprit saint. Quand la chevre est 13, on ne béle pas a sa place.

Une spiritualité dynamique

Le caractere dynamique de la spiritualité africaine chrétienne
s’explique par le fait que 'homme est un étre en perpétuelle
croissance ; toujours a la recherche de son Dieu : «Je suis toujours
en train de le chercher, et toujours en train de voir, dit Oscar
Bimwenyi... Je suis en train de courir vers lui pour le saisir, ayant
déja été saisi moi-méme par lui depuis longtemps »'* Il y a la une
dynamique fondamentale au sein de 'homme : « Tout (...) est en-
mouvement, Tout est tourné-vers, Tout est en-train-de-répondre ».
C’est une rencontre dialogique, une expérience religieuse mystique,
une rencontre qui implique une ouverture permanente de ’homme
a son Dieu.

La trajectoire spirituelle de 'homme africain vers I’Absolu est un
cheminement de communion, de communication et de recherche
permanente de Dieu. En ce sens, la vie chrétienne devient une
invitation permanente qui implique une réponse permanente. Il
s’agit, selon Oscar Bimwenyi, d"une invitation de celui qui me tient
par la main et me dit : viens voir'!.

Puisque 'homme n’est pas une réalité figée, mais un sujet appelé a
une transformation continue méme devant la mort, 'homme
africain qui a fait I'expérience de leur rencontre avec le Christ garde
généralement son calme et toute sa sérénité jusqu’a dire aux siens :

9. Oscar Bimwenyi-Kweshi, « Inculturation en Afrique et attitudes des agents
de I'évanggélisation », Bulletin de Théologie Africaine, Vol. III, n. 5, janvier -juin
1981, 5.

10. Oscar Bimwenyi-Kweshi, Interview sur la Théologie africaine accordée a
Joseph Ballong, alors Directeur du Service francais-Afrique de Radio
Vatican, 2014, inédit.

11. Cf. Oscar Bimwenyi-Kweshi, nterview sur la Théologie africaine accordée a
Joseph Ballong, inédit.

108



« Neyaya kwakaya ba kaka (nord-kete), je m’en vais (la) ou sont allés
nos ancétres »

Nous sommes ici en présence de 1'un des traits les plus typiques de
la spiritualité de 'ame negre traditionnelle : la sérénité. C’est ainsi
que le 6 mars a 18 h 30, deux heures avant de quitter ce monde,
Oscar Bimwenyi salue les siens avec ses paroles :

Pendant 52 ans, j'ai célébré l’eucharistie comme avenement d'un
événement fondateur, surgissement toujours renouvelé du sens de
l'existence, invocation et évocation, sans routine, du Tres Haut. A
ma mort, ce ne sera ni pain ni vin que je vais consacrer, mais moi-
méme comme une hostie a sa gloire’.

De ce point de vue, toute la vie est un cheminement vers
I'improbable, une quéte d'une plénitude toujours différée par
laquelle 'homme fait I'expérience de la fugacité de sa vie en
consolidant sa volonté de vivre la vie de Dieu. C'est en d’autres
termes, la quéte de la sainteté, fruit de la grace de Dieu et de I'effort
humain, qui exigent qu'on se dédie sérieusement a une priere
ardente et a une ascese permanente. Celle—i implique qu’on
s’exerce a un douloureux renoncement : a soi-méme, a la gloire, a
I'honneur, a la richesse, aux titres, au pouvoir et aux plaisirs de ce
monde pour devenir un fou de Dieu. La spiritualité dynamique est
une invitation au respect de la loi fondamentale inscrite dans nos
coeurs et répercutée dans les coutumes et les traditions des peuples.
Elle implique donc l'engagement au respect de l'autre et a la
communion enracinée dans I'amour du prochain et de I'univers.

Spiritualité de ku konda ou de I'accolade'*

La spiritualité est fondamentalement dialogique, selon I'expérience
religieuse de la création. Elle assume une dimension intégrative aux
sens vertical et horizontal. C’est une spiritualité de I'accolade,
devise de son clan maternel : « Muka lukonda, luakakonda matunga ku
Bakuba yi ku Pianga yi ku baluba nafika. Mukalukonda dibu, ba dibu
dilengiela kupela, dipela babakulu yi bana bateti». Ce qui veut dire :

12. Oscar Bimwenyi-Kweshi, Discours théologique, 597.
13. Inédit.
14. Moi, jembrasse toutes les nations.

109



ils sont de ceux qui embrassent ou s’ouvrent a toutes les nations. Ils
embrassent les Bakuba, ils embrassent les Pianga, ils embrassent les
Baluba, ils embrassent les Pende. Ils embrassent la pierre ou vont les
adultes et les enfants pour moudre le kaolin.

Il s’agit d'une spiritualité écologique, et donc intégrale, qui se
manifeste dans la facon méme de protéger le cosmos. Cela
s’explique par le fait que ’homme est berger de I'univers, chargé de
veiller a I'harmonie universellee. L’homme, affirme Oscar
Bimwenyi, «n’est pas un potentat qui domine et exploite I'univers
en despote, c’est un membre de I'équipage de la méme barque
cosmique, qui, quelque part, conserve des relations de fraternité
avec le tout dont il est la symbiose et le porte-parole aupres de I'Etre
— Un créateur de toutes choses et dont il est I'interface »'5.

La spiritualité de I'accolade trouve son fondement dans la lourde
responsabilité que 'homme a recue du Créateur. Sa tache est de
rétablir 'harmonie universelle. Ainsi, renchérit Oscar Bimwenyi :
«L’homme est le pasteur de l'univers, chargé de maintenir sa
charge pastorale universelle et de lutter contre tout ce qui menace
la communion et, si celle-ci est brisée, de la rétablir »'6.

Non seulement les créatures connaissent Dieu, mais elles
I'invoquent, elles le prient. Oscar Bimwenyi part du livre de la
Sagesse pour signifier que la révélation est un processus de
communication entre l'appelant et toutes choses en train de
répondre — a-son-appel'”-. La spiritualité de I'accolade conduit son
bénéficiaire a une nouvelle existence, a vivre la relation avec Dieu
comme Pere, avec les autres comme sceurs et freres, et a
expérimenter le monde comme un lieu de rencontre avec Dieu et
avec les autres's Cette idée de la fraternité cosmique est bien
affirmée par le pape Frangois dans son encyclique Laudato Si’. Il

15. Oscar Bimwenyi-Kweshi, Le poids de I'homme dans l'univers selon les cultures
et les religions traditionnelles africaines, inédit.

16. Oscar Bimwenyi-Kweshi, «Réflexion théologique sur la spiritualité
africaine chrétienne », La Priére africaine, 112.

17. Cf. Oscar Bimwenyi-Kweshi, Message audio, inédit.

18. Cf. Camilio Maccise, «Spiritualité missionnaire», Revue Africaine des
Sciences de la Mission, 1995/3, 63.

110



s’agit d'un effort de conversion a laquelle il convie tous les
chrétiens. En effet, martele Francois :

Jinvite tous les chrétiens a expliciter cette dimension de leur
conversion, en permettant que la force et la lumiere de la grace recue
s’étendent aussi a leur relation avec les autres créatures, ainsi
qu'avec le monde qui les entoure, et suscitent cette fraternité
sublime avec toute la création, que saint Frangois d”Assise a vécue
d’une maniere si lumineuse!*-

La spiritualité de l'accolade nous ouvre a la dimension de la
compréhension, du respect de l'autre, de dialogue et de
communion jusqu'a livresse a laquelle nous invite Oscar
Bimwenyi : « L'ivresse pour 'enivrement par Lui. Ca ne finit pas, etc. ».
L’enivrement par Lui favorise I'ouverture obligatoire vers d’autres
cultures, le respect et 'écoute dans I'espoir de contribuer a stimuler
les idées, les énergies et la créativité de tous?.

L’ouverture vers les autres cultures et vers le cosmos implique
responsabilité, disponibilité et créativité. C’est dans cette optique
qu’il convient de comprendre le pape Francois qui estime que
I'Eglise doit étre toujours communicative comme Dieu. Et quand elle
n’est pas communicative, elle tombe malade. Il est vrai que lorsqu’on
sort, il y a un risque d’accident. Mais il vaut mieux avoir une Eglise
cabossée, qui sort, qui annonce I'Evangile, qu’une Eglise malade de
la fermeture et de la moisissure destinée a la détérioration?- En
effet, pour rencontrer, écouter et arriver a se connaitre
effectivement, personne ne peut y arriver tout seul, en laissant les
autres de coté. Cela exige une réflexion profonde, un surgissement
de sens, une série de contradictions et de tensions inhérentes, qui
refletent les dimensions de détachement et d’engagement?2.

19. Pape Frangois, Encyclique Laudato Si’, 221.

20. Cf. Pour une Eglise Synodale: Communion, Participation et Mission
Vademecum pour le Synode sur la Synodalité. Manuel officiel pour I'écoute et le
discernement dans les Eglises locales Premiere Phase: octobre 2021 — aofit
2022.

21. Cf. Francois, Exhortation apostolique Evangelii Gaudium, sur 'annonce de
I'Evangile dans le monde d’aujourd’hui, du 24 novembre 2013, AAS 105,
2013, 1019-1137, n. 49.

22. Cf. Muamba Tujibikile, « Quelques considérations pour une spiritualité de
la mission », Revue Africaine des Sciences de la Mission, 1995/3, 48.

111



Une spiritualité libératrice

Mais pour que la spiritualité de I'accolade puisse bien s’accomplir en
dialoguant avec les autres, cela nécessite une formation, une
formation assidue pour apprendre et comprendre surtout ce que
signifie étre une femme ou un homme. En effet, affirme Oscar
Bimwenyi,

il s’agit d'un apprentissage, d’une école. [...] L’école d’humanité,
I'école de puissance de ce qu’est 'homme, de sa dignité, du respect
fondamental et radical qui est dans I'expression “muka lukonda”,
C'est-a-dire que «moi, j'embrasse toutes les nations. Je m’ouvre a
tous 3.

En bref, la spiritualité africaine doit étre capable de répondre aux
attentes des femmes et des hommes d’aujourd’hui. Ainsi, le
christianisme n’apparaitra pas comme un vernis superficiel, mais
comme un véritable facteur de libération?:.

Rita Mboshu Kongo

23.

24

112

Oscar Bimwenyi-Kweshi, «Quéte de fondement de l'interculturel>»,
Albert Kasanda Lumembu (dir.), Dialogue interculturel. Cheminer ensemble
vers un autre monde possible, Paris, ' Harmattan, 2013, 69.

Cf. Engelbert Mveng (dir), Spiritualité et libération en Afrique, Paris,
L'Harmattan, 1987. Dans cette méme perspective, le cardinal Joseph
Malula et Mgr Matondo Kwa Nzambi avaient initié la formation
inculturée et libératrice des jeunes (bilenge ya mwinda, jeunes de lumiere) a
la radicalité christique de I'émergence, en s'inspirant de linitiation
traditionnelle africaine. Cette spiritualité a été source de vocations
sacerdotales et religieuses; elle a fagonné des familles chrétiennes et des
responsables de communautés; elle a suscité des citoyens engagés au
service de la transformation socio-politique du pays. Certains l'ont payé
deleur vie!



A Pécoute des migrants

Laurence Huard

De nationalité frangaise, infirmiére de formation, Laurence Huard a

7 Ve . oy . o »
vécu 25 années en Afrique. Les douze derniéres, son chemin a croisé
de nouveaux aventuriers, jeunes africains et africaines en quéte d’une
autre vie. Des amitiés, du soutien mutuel, aujourd’hui elle témoigne
de leurs souffrances et aussi de leur espérance.

uite a la parution de mon livre, Le Dey de [ hopital, un aventurier
en Algérie!, me voici en dialogue avec vous, chers lecteurs et
cheres lectrices, sur un sujet qui fait couler beaucoup d’encre
et monopolise souvent la parole au détriment de combats plus
essentiels qui nous rassembleraient, quelles que soient nos
origines : préservation de la planete, un toit pour tous, une bonne
éducation, un systeme de soin efficient, liste que vous compléterez.

L'aventure a laquelle jai participé, qui conduit nos contemporains
du sud et du centre de I'Afrique vers I'Europe, s'arrétait souvent au
Maghreb. Parfois, ces amis rencontrés dans le désert ou sur les
routes, avaient quitté I'’Asie ou le Moyen-Orient vers des terres
promises qu’on situait mal sur une carte. En étais-je moi-méme
capable avant de les entendre parler amoureusement de leur
maison natale ?

1. Laurence Huard, Le Dey de I'Hopital, un aventurier en Algérie, Paris, Edition
Le Lys Bleu, 2022.

113



Des préjugés qui tombent

De la Mauritanie a I’Algérie, leurs histoires croisent mon chemin,
ma paroisse, nos marches dans le désert. Une aventure partagée,
des événements simples - un anniversaire, une naissance, méme la
mort d'un compatriote, ou un choriste retrouvé inanimé sur la plage
- les choses de la vie nous rassemblent, exilés en terre inconnue.

A cette époque, apres plusieurs séjours en Afrique centrale puis de
I'ouest, je ne comprenais pas comment des hommes pouvaient
quitter le sud, le soleil, le repos a 'ombre des grands arbres de la
savane, pour gagner le froid, le ciel gris, et le rejet par les peuples
du nord. A leur cté, jallais apprendre que rien n’est aussi simple
et que les paroles de la chanson d’Aznavour - « il me semble que la
misere serait moins dure au soleil » - se lisent en miroir lorsque les
richesses s’étalent en Occident. Nous pouvons aussi penser que la
misere semble moins dure sous la pluie, la olt un avenir semble
possible.

Est-ce a dire que les pays d'origine ne peuvent offrir d’avenir ?
Allons doucement. L'avenir, quand on est jeune, a le golt du
changement, ne pas faire comme les anciens, ne pas trimer tout le
jour pour parvenir juste a nourrir la famille. Faire plus d’études,
changer de statut social. Accéder aux richesses qui s’étalent, hier sur
les grands écrans, aujourd’hui dans les réseaux sociaux. Etre sur la
photo au pied de la tour Eiffel, comme les autres, ou devant cette
grosse voiture dont le propriétaire est probablement dans son
bureau quand I'ami fait son selfie. Ces pensées-la peuvent jaillir des
jeunes du monde entier, y compris de France.

Vivre jeune, cCest vivre en réve, c'est réver. Sinon, c'est étre déja
vieux. Bouger, risquer, s’arracher, la maturité passe par la. Qui
prétendra arréter cette énergie ? La canaliser peut-étre, afin d’éviter
les trop nombreuses morts sur les routes et dans les mers, et encore,
peine perdue. Mais empécher ces jeunes, filles et garcons, de courir
apres leurs réves, ce serait presque criminel. Le monde change.
Nous pouvons aller de plus en plus loin. Il devient logique de
rencontrer sur nos routes des habitants de la planete entiere.

114



Une fois que nous avons parlé de la jeunesse et de sa fougue, qui
nous expliquera que le monde déverse sur ses rives des peres et des
meres quadragénaires, quinquagénaires, ou plus ? Si les hommes
partent tenter leur chance a I'aventure pour aider la famille restée
au pays, de plus en plus de femmes prennent aussi la route
aujourd’hui ?

Chaque personne part avec son histoire, celle de son pays, de sa
ville, de sa famille, de sa culture. Avec d’autres, il m’est arrivé de
croire que les mirages de 'occident attiraient. En écoutant, le désir
de rejoindre la famille, le moment de prendre en main sa vie, la
perspective d'un travail promis, transforment cet apriori. « Devenir »,
comme dans le film V4, vis et deviens?; aller vers soi en quittant tout,
a I'image d’Abraham.

Les horizons sont multiples. Et puis, bien sfir, les routes criminelles
existent. La traite humaine est réelle. Derriére, se cachent parfois des
croyances ancestrales et brandissant la menace de représailles par
les esprits eux-mémes. Parfois organisant sur le parcours des
rackets, de la violence, des viols, des rapts. Combien parient sur les
réves de leurs semblables et s'enrichissent ? Pendant ce temps, des
hommes, des femmes, de plus en plus d’enfants, aspirant a vivre
mieux, sont vendus, prétés, enlevés, par des membres de la famille
ou de parfaits inconnus.

Des la premiere étape, ces proies faciles deviennent esclaves. Les
enfants se transforment en mule®, des femmes en jouet sexuel, des
hommes sont mutilés et leurs morceaux de chair envoyés aux
familles pour exiger rangon. Ce fut longtemps la spécialité des
tribus du Sinai, que I'on aurait préféré garder a d’autres évocations,
celle du départ de la libération d'un peuple. Depuis, la pratique s'est
exportée dans d'autres lieux d’Afrique, d’autres lieux de la
Péninsule arabique, et se retrouve aussi sur d’autres continents. Est-
ce vraiment nouveau ? Mieux connue peut-étre, sans toutefois étre
combattue.

2. Va, vis et deviens est un film franco-israélien réalisé par Radu Mihaileanu
et sorti en 2005.
3 Transportent de la drogue ou d’autres marchandises.

115


https://fr.wikipedia.org/wiki/Cin%C3%A9ma_fran%C3%A7ais
https://fr.wikipedia.org/wiki/Cin%C3%A9ma_isra%C3%A9lien
https://fr.wikipedia.org/wiki/Radu_Mihaileanu
https://fr.wikipedia.org/wiki/2005_au_cin%C3%A9ma

Qui disait que 'homme était un loup pour 'homme ? Ces sociétés
humaines réunies autour de leaders qui ne reconnaissent aucune loi
d’aucun pays se nourrissent de violence, de drogue, d’alcool et
souvent de promesses d'une récompense dans I'au-dela. Avant cela,
quels hommes, ou quelles femmes étaient-ils ? Quelles valeurs leur
furent transmises ? Un propos qui pourrait faire I'objet de bien des
pages. Revenons a nos préjugés.

Libres de partir ? Nous venons de voir que certaines situations de
mobilité simposent aux candidats proclamés. Si une certaine
jeunesse rallonge le chemin vers d’autres pays et réve d'images
recues, de films regardés, de photos envoyées par leurs camarades
au loin, une autre jeunesse se trouve obligée de s’expatrier pour
étudier, travailler, fuir I'oppression, comme les adultes. Quand un
pays n'offre plus de perspectives a sa population, le départ vers
d’autres possibles est-il libre ou vital... obligé ?

Donc libres de rester ? La aussi la réponse nous échappe. Quand la
vie est menacée, quand la nourriture manque, quand d’autres vous
poursuivent ou menacent les étres chers et que pour les sauver vous
devez passer par les cases mobilité et recherche d’argent, le choix
semble imposé.

En vivant au quotidien avec ceux de l'exil, en écoutant leur
parcours, tout me déstabilisait, toutes mes certitudes tombaient.
Chaque chemin devenait singulier.

L’exil qui rassemble ou qui rend fou

En Mauritanie, pays de transit, la paroisse nous rassemblait, la
chorale assurait la vitalité des dimanches et des jours de répétition.
Petite église famille a Nouadhibou*, la péche attirait des travailleurs
étrangers. Des familles entieres s’étaient installées dans la capitale
Nouakchott et dans cette ville du nord, proche du Maroc.

4. Ville de la péninsule mauritanienne.

116



Depuis les accords bipartites entre la Guinée et la Mauritanie,
enseignants, cadres d’entreprise, ouvriers venus compenser le
manque de main-d’ceuvre apres la fuite des travailleurs originaires
du Sénégal, se rassemblent autour des paroisses. Ces familles avec
enfants se sont adaptées au pays d’accueil tout en préservant leur
religion, leurs codes alimentaires et vestimentaires. Des écoles
privées se sont développées pour les accueillir avec un programme
en langue frangaise.

La majorité des éleves y sont mauritaniens, issus de familles
désirant que leurs enfants soient bilingues. La mixité s’y vit avec
I'innocence des enfants. J'espere du moins qu’il en est encore
ainsi. Non loin de nous, la pasteure chinoise rassemblait aussi ses
brebis dispersées, venues de plusieurs continents. Les communautés
musulmanes, elles, se réunissaient en fraternité, la Tidjaniya® étant
certainement la plus fréquentée; les mosquées mauritaniennes ne
refoulaient pas leurs adeptes.

Tous exilés, pour des raisons différentes, mais choisies, nous
formions une communauté parallele a celle du pays, autour de
I'église et du «jardin denfants» ou se cOtoyaient enfants
mauritaniens et enfants de Guinéens et autres. La République
Islamique de Mauritanie, elle, accordait a chacun un permis de
présence, visa pour les Européens, ou permis de circuler des
services du Wali® pour les autres. Nos situations administratives,
tant qu'elles furent respectées, permettaient de vivre une fraternité
communautaire ouverte vers le pays d’accueil. Sont venus des jours
ou ce dernier succomba aux pressions européennes et se transforma
en camp arriere destiné a recevoir et enfermer les candidats au
départ vers I'Europe.

Beaucoup ont tenté I'aventure, le plus souvent par bateau, et pour
les plus téméraires, inconscients des dangers et des mirages, par le
désert, via Zouerate” puis la frontiere algérienne.

5. https://fr.wikipedia.org/wiki/Tijaniyya, confrérie musulmane
6. Gouverneur, préfet.
7. Ville terminal minier reliée par train a Nouadhibou.

117


https://fr.wikipedia.org/wiki/Tijaniyya

Si ce second trajet semblait un peu fou, puisque se perdre dans le
désert, sans guide, paraissait inévitable, le premier par l'océan,
rejetait sur nos plages des cadavres gonflés, accueillis dans le
cimetiere chrétien dans la peine et le silence, quelle que fit la
confession des personnes. Ils demeuraient la, souvent dans
lIignorance de la famille dont nous n’avions pas les contacts. Un
jour, un membre de la chorale fut ainsi repéché. Une autre fois, deux
paroissiens revinrent déshydratés, s’étant perdus dans le désert.
L'un d’eux sombra dans une longue errance mystique, préchant nu
dans la ville et reconduit a la paroisse par ceux qui le croisaient,
Mauritaniens ou autres.

Ces mémes personnes vivaient intégrées : I'un enseignant, l'autre
coiffeur, ou encore pécheur. Les parties de football les réunissaient
sur le stade paroissial. Les marches que nous organisions dans le
désert a proximité de la ville jusqu’a la baie, ou I'océan, les sorties
baignades avec les familles, donnaient a la vie un semblant de
plénitude. Mais le but était ailleurs : se sentir chez soi quelque part,
fonder librement famille parce que les moyens étaient la, quitter les
pieces de vie surpeuplées et peu salubres. Un bouillonnement
intérieur d’aspiration légitime qui produit de I'énergie et du
mouvement. Partir.

Je retrouvais ce méme appétit de vie meilleure en Algérie, avec des
conditions d’existence clandestines. Cela change tout. Traqués,
cachés, exploités, le quotidien des exilés sans papiers devient un
cauchemar souvent enveloppé d'un besoin d’existence « normale ».
Des couples se créent, des enfants naissent, des ghettos
apparaissent. L'argent fait taire les autorités et les propriétaires.
Tout devient possible. L’épée de Damocles, elle, change le fond de
I'humain. Pour survivre, pour accepter ces conditions de vie ou
prostitution, vente d’alcool, trafic humain, drogue sont parfois les
seuls moyens de « gagner » de I'argent. Et, finalement, cela arrange
une partie de la société d’accueil que I'on retrouve dans les «bars »,
les chambres, les quartiers ou se vendent les stupéfiants.

Pour éviter les viols, les femmes s’accrochent a un « protecteur ».

Elles seront a lui, le temps de trouver I'argent pour aller plus loin.
Enceintes, elles tentent I'aventure vers le Maroc ou la Tunisie qui

118



deviennent nouveaux pays de transit. Elles ont avec elle le prix de
la dette, I'enfant a naitre. Charge a elle une fois en Europe d'assurer
la venue du pere. Qu'en est-il vraiment ? Je n'ai pas de visibilité sur
cette réalité. Quels moyens de pression gardent-ils sur elles ?

Ici, en France, nous retrouvons ces femmes avec leurs enfants,
seules a essayer de concilier quéte de papiers, travail pour nourrir
la progéniture et éducation. Cette partie de la population en exil est
peu médiatisée. Celle des aides ménageres, des personnes au
service des plus faibles de nos contemporains frangais, que
beaucoup ont découverts pendant la pandémie, présentes,
laborieuses, nous I'oublions vite.

L’actualité ouvre «Une» sur les autres, hommes désocuvrés,
traumatisés, devenus violents au-dehors pour peut-étre fuir la
violence au-dedans. Traqués chez eux, ils le deviennent ici apres
avoir révé de liberté et de paix. Le cerveau ne fait plus la différence,
ici et la-bas méme combat: «Si je veux survivre, je dois me
défendre... Attaquer le premier peut-étre ». Le drame survient. Des
innocents meurent. Pourtant, on savait. On savait que le point de
rupture était proche. On sait que mettre un étre humain en prison
ouverte ou fermée, le comprime, I'asphyxie, lui fait perdre ses
reperes et parfois tout espoir en 'humanité.

Témoignages de force et conditions
du vivre ensemble

Je pourrais terminer mon témoignage, en me focalisant sur les lois
qui, en Europe, se durcissent a propos de I'accueil des exilés, sur les
nationalistes qui prennent le pouvoir et essayent de faire chuter les
vieilles démocraties qui peinent a se renouveler. Je préfére évoquer
des parcours de vie qui nous montrent la résilience et la force de
ceux qui migrent.

Je pense a C., fuyant la RDC pour un mélange de raisons entre désir
d’études et magie menagant la famille. Son pere disait a chacun de
ses fils de partir pour vivre. Je le rencontre au Burkina Faso
enseignant l'anglais, puis le retrouve en Mauritanie, coiffeur,

119



chanteur-précheur au service des communautés chrétiennes.
Inutile de vous dire que nous sommes tombés dans les bras ['un
l'autre, membres d'une méme courte histoire passée et membre
d'une méme famille. C. parvient a obtenir un visa pour la France
grace a son parcours universitaire et doit faire ses preuves pour
obtenir le droit d'y rester plus de trois mois.

Défi difficile a relever, clandestinité, avocat, travail au noir,
plusieurs années de peur, d’études cachées, et il obtient enfin son
sésame, avec de lourdes dettes a I'appui. Les frais d’avocat sont
exorbitants. Ses freres I'ont aidé parce qu'ils étaient pour les uns déja
Frangais pour les autres régularisés, chacun avec un parcours dans
la clandestinité. Aujourd’hui, papa de trois enfants, il vit avec sa
femme au Canada. Il continue a travailler, a étudier, a se former. Il
s'engage toujours dans sa communauté chrétienne. Au mérite, le
pays lui a accordé la nationalité.

M., Ivoirienne, donne naissance en Algérie a une petite fille, dont le
pere, exilé lui aussi, la frappe. Elle fuit avec son enfant. Elle échappe
au viol en Libye mais pas a 'enfermement. Elle y est témoin de la
torture et de la violence. Elle pense que la présence de sa fille I'a
protégée. Elle traverse la mer dans un bateau qui s’enflamme.
Briilée au troisieme degré, elle est héliportée jusqu’en Italie ou elle
demande l'asile. Attirée par la langue francaise et la communauté
ivoirienne, elle gagne la France. Apres des années sans papiers, elle
regoit finalement une carte de séjour. Aujourd’hui, elle commence
une formation d’aide-soignante. Sa fille entre au college.

T., enfant de 15 ans, fuit la Guinée apres le massacre du stade de
Conakry du 28 septembre 2009. Il arrive a Strasbourg. La France
envoie les mineurs au hasard des pourcentages d’attribution dans
I'un ou lautre département. A dix-huit ans, les jeunes doivent
devenir autonomes pour obtenir leurs papiers. Impossible de
suivre un cursus scolaire général. Il s'inscrit dans une filiere
professionnelle et étudie I'imprimerie. Les livres 'accompagnent, le
fascinent. Il est aujourd’hui auteur d'un livre poignant décrivant
son parcours.

120



Et je termine par F., maman congolaise, qui donne naissance a ses
premiers enfants en Algérie. Accueillie dans un centre pour femmes
seules avec enfants, elle peut souffler dans un milieu bienveillant.
Elle, I'étrangere, vit grace a la générosité des Algériens. Son
parcours la mene aussi de la Libye a I'ltalie. Aujourd’hui, elle
travaille comme aide-soignante a Milan. Elle vient de reprendre
contact avec le Centre Darna, ou ses enfants ont vécu leur premiere
année, pour faire un don au profit des mamans algériennes.

Aidez-nous a mieux les accueillir

Alors que je préparais ces quelques réflexions, un nouveau projet
de loi migration se discute en France. Les associations, les syndicats,
les députés... se concertent, débattent autour de nouvelles
propositions. Les uns souhaitent limiter l'arrivée de personnes sur
le territoire. Les autres veulent améliorer les conditions de vie de
ceux qui sont déja la. D’autres encore privilégient la venue de ceux
dont la France a besoin. J'espere que parmi eux, parmi elles, 'idée
d’écouter les premiers concernés germera.

Lors de mes différents séjours missionnaires en Afrique, ceux qui
partent étaient percus soit comme des faibles qui ne savaient pas se
contenter de ce que les autres endurent, soit comme des réveurs.
Pas tres bien considérés, incompris.

J' espére que notre regard change. Que ceux qui, partis vivre au loin
par choix, par désir de transmettre ce qu’ils ont de plus fort en eux,

peuvent porter ce méme regard sur ces exilés aux parcours si
difficiles.

A Tarrivée, tous sont égaux. Ils apportent en Europe, comme les
missionnaires ailleurs, leur désir de vivre la différence, ce en quoi
ils croient profondément. Ils se mettent au service des populations
locales. Ils diversifient les cultures et les enrichissent. Leur
dynamisme est indispensable; leur regard neuf sur les choses
permet la créativité. Le choc des idées, des manieres de faire, des
valeurs bouleversent de part et d’autre, transforment de part et
d’autre.

121



La relation au vivant de ceux qui viennent d’ailleurs nous aidera
aussi a prendre soin de notre planete. Ici, dans I’Est de la France, les
Young Caritas, branche jeune du Secours Catholique Caritas France,
sont majoritairement d’origine étrangere et s’engagent pour la
sauvegarde de I'environnement.

Missionnaires au loin, vous connaissez les valeurs des peuples dont
les exilés, arrivés ici, sont porteurs. Vous connaissez les difficultés
qui peuvent les pousser au départ. Vous avez aussi ressenti les
peines de I'exilé loin de tous ses reperes. Aidez-nous a mieux les
accueillir.

Laurence Huard

122



@hroniques

Actrices et acteurs d’origines diverses
dans PEglise Catholique de Belgique.
Enjeux ecclésiologiques et pastoraux

Emmanuel Babissagana

Docteur en Philosophie, Emmanuel Babissagana travaille a Missio-
Belgique. Il enseigne également la Philosophie a Université Catholique
de Yaoundé (Cameroun)

catholique de Louvain, 'édition 2022 du colloque Omnes

Gentes, en présence du Nonce apostolique, Mgr Franco
Coppola, de I'évéque de Liege, Mgr Delville, du directeur de Missio
Belgique, 'abbé Théogene Havugimana, des doyens de facultés de
théologie de 1'Udl et de la KU Leuven, de professeurs venus de
différents continents, de nombreux étudiants, notamment de Lumen
Vitae et autres participants distingués, parmi lesquels des membres
de la communauté anglicane et évangélique. Des représentants des
institutions partenaires d'Omnes gentes étaient présents. C'est dans
cette dynamique que s’inscrit le colloque tenu les 28, 29 et
30 novembre 2022 autour des enjeux ecclésiaux et pastoraux liés a la
diversité des acteurs et actrices dans 1'Eglise en Belgique. Points de
départ de cette initiative, un certain nombre de constats ou de réalités
concernant les transformations de I'Eglise en Belgique.

C’est le 28 novembre a 14h que s’est ouverte, a 'Université

1- La sécularisation galopante dans la société belge oblige a repenser
les modalités de notre étre-chrétien et de notre mission ou de la
maniere dont nous devons continuer a étre missionnaires, témoins
de Jésus et de ' Amour de Dieu pour tous les humains.

2- La baisse inexorable des vocations sacerdotales et la compensation
de cette baisse par I'accueil sans cesse croissant d’acteurs pastoraux
et notamment de prétres en provenance d’autres pays et continents,

123



au point qu’ils sont devenus majoritaires dans certains dioceses ainsi
que dans certaines communautes religieuses. Un phenomene qui
témoigne de ce que désormais, « Aucune Eglise n’a le monopole
exclusif de la mission, toutes le sont et le seront davantage si elles
s'inscrivent dans une perspective de collaboration ou
communication » (Abbé Théogene Havugimana).

3- La remise en cause croissante de ce phénomene dit de « mission
inversée», au motif que ces pretres «venus d’ailleurs» ne
contribuent pas de maniere évidente a la croissance de I’Eghse belge
et européenne dans son ensemble. Dans un texte publié a ce propos
en juin 2022 sur le blog diakonos.be, on peut lire :

« Cette présence [des prétres venus d’ailleurs] a bien stir des aspects
positifs : les paroisses sont tenues, on évite les regroupements et les
tournantes de messe, le clergé est rajeuni et de niveau universitaire,
on montre I'universalité et la diversité de 1'Eglise. Mais l’ampleur
massive du recours aux prétres africains a également créé un
déséquilibre et comporte de nombreux aspects plus négatifs au
niveau pastoral et éthique. Le bilan est également mitigé : ce systeme
n’'a pas permis, en trente ans, de relancer ni I'évangglisation ni les
vocations locales ». De plus en plus d’évéques, de théologiens, de
chrétiens et chrétiennes en seraient ainsi a se demander si la venue
de prétres d’autres horizons serait vraiment la solution pertinente et
durable a la crise des vocations qui touche le sacerdoce ordonné.

4- La présence au sein des communautés de chrétiens de diverses
origines et cultures est de plus en plus forte. Cette présence de
I'universel «ici» et non plus par-dela nos frontieres, ce mehssage
inexorable de notre Eglise ont d’ores et déja des conséquences
importantes pour l'animation des communautés chrétiennes.

5- L’Eglise en Belglque est depuis entrée dans le «temps de
I'hétéroclite », qui I'oblige a relever de nouveaux défis spirituels,
théologiques, ecclésiaux et pastoraux, dont notamment celui de
I'unité dans la diversité, de continuer a étre, a vivre, a se reconnaitre
et & annoncer I'Evangile comme membres d'un seul et méme Corps,
celui du Christ. Un défi actuel qui était déja aussi celui de 'Eglise
originelle, comme en témoignent les Actes des Apotres. Comme I'a
rappelé Mgr Koen Vanhoutte, évéque référendaire de Missio
Belgique a ce propos, il s’agit, pour les chrétiens natifs et immigrés,
« d’explorer ensemble le caractere unique d'un témoignage
missionnaire dans une culture qui, dans I'ensemble, dit adieu a Dieu,
au Christ et a I’Eghse Ce défi est bien plus large que la simple
préservation de ce qui reste de la vie de I'Eglise ici ».

Emmanuel Babissagana

124



___——ivres

Recensions

Claude Tassin, Paul, le travail et I’argent. Des domaines futiles ?
Paris, Médiaspaul éditions, col. « Paul apdtre », 2021.

Le livre de Cl. Tassin est le produit d'une réflexion qui le
préoccupe sur les rapports de Paul au travail et a ’argent. Pour lui, Paul
n’'invente pas le sens positif du travail et les réseaux d’entraide; il les
emprunte au judaisme et a I'Empire romain et cherche a savoir dans quelle
mesure les usages économiques de son époque correspondent aux
orientations de I'Evangile. Pour éclairer sa

démarche, Tassin fait le choix d"une analyse
suivie des lettres de Paul répartie en cinq
chapitres qui se concluent chaque fois par
des réponses aux questions sur lesquelles
porte sa recherche: quelles sont les
intentions de Paul lorsqu’il met son point
(o d’honneur a ne vivre a la charge de
personne, a travailler de ses mains pour

I ZUJL gagner ce qui est nécess,aire pour lui et ses
ot s l compagnons lorsqu’il dénonce le danger du
elraval parasitisme, lorsqu’il organise une collecte

ol lm‘g@m en faveur des chrétiens de Jérusalem ?

Le premier chapitre développe les
éléments du contexte sociologique et
économique du monde juif et romain qui ont
influencé les voyages missionnaires de Paul.
L'impdt payé a César et le tribut annuel
B versé par les juifs au Temple de Jérusalem

! sont des réalités. En conseillant par exemple
aux Romains de se soumettre aux autorités
parce que toute autorité vient de Dieu (cf. Rm 13, 1), Paul a l'intention
d’éviter aux chrétiens tout comportement provocant qui les rendrait en
quelque sorte responsables des persécutions qu’ils subissent.

Le deuxieme chapitre aborde les traits particuliers du repas du
Seigneur a Corinthe (1 Co 11, 17-34). Ce dernier repas du Seigneur éclaire
la vie et I'action de Paul en termes d’hospitalité, de relations dans un
banquet digne de ce nom, de consommation des produits de la terre,
d’autonomie, de soutien divin assurant la fidélit¢ au Christ. En se
focalisant sur le repas a Corinthe, Paul donne a réfléchir sur les éventuels
conflits entre les comportements socioculturels instinctifs et les valeurs de

125



I'Evangile. Le récit ne vise pas a propager une doctrine, mais a transformer
la maniere de penser et de gérer les relations.

Le troisieme chapitre analyse les confidences de Paul : ses soucis
ordinaires d’hébergement, d’alimentation et d’habillement, ses frais de
voyage et de service, son attitude a exercer gratuitement son ministere
pour des « motifs spirituels profonds » (98), mais qualifiée d’insultante par ses
détracteurs a cause de son refus de percevoir des subsides, son aveu de
vivre dans le manque et d’avoir percu le paiement de certaines Eglises
pour assurer le service d’autres Eglises (2 Co 11, 8-9), etc. Paul est
préoccupé par le travail manuel et affirme se soumettre a ce régime
laborieux : «nous travaillons nuit et jour... » (1 Th 2, 9), ou encore : «nous
peinons en travaillant de nos mains» (1 Co 4, 12). Il demeure et travaille
chez Aquilas et son épouse Priscille parce qu’il a le « méme métier » de
skenopoios (fabricant de tentes) que ce couple (Ac 18, 1-3). Il pose le travail
comme condition pour manger, recevoir une rémunération ou une
récompense (1 Th 3, 10-13; Rm 4, 4). Ainsi, par son travail harassant et son
exhortation au travail, Paul incarne le dévouement maternel et assume sa
tache éducative de pere aupres des personnes auxquelles il s’adresse (83).

Le quatrieme chapitre contient les instructions missionnaires de
Jésus. Ce que Tassin met en évidence dans son analyse de ces récits, c’est
I'accueil mutuel de deux gratuités : la gratuité de celui qui annonce la
Bonne Nouvelle et celle de celui qui la recoit comme grace offerte. C'est a
ce niveau que I'auteur fait le lien thématique entre Paul et les évangiles.

Le cinquiéme chapitre mentionne la grande collecte en faveur de
I'Eglise de Jérusalem. Pourquoi cette forme de solidarité qui a mobilisé les
énergies de Paul? Tassin avance des raisons économiques, des enjeux
sociopolitiques et des impératifs de 'Evangile : irruption d"une terrible
famine a Antioche, manque dans lequel se trouvent les freres de Jérusalem
dont Paul n’expose pas les raisons, pauvreté de ses « saints » a cause d'un
ostracisme économique, renforcement du pouvoir personnel de Paul,
promotion des groupes chrétiens issus du monde paien, etc.

En définitive, le livre de Cl. Tassin est d'un grand apport pour la
mission et la missiologie parce qu’il démontre que I'évangélisation se fait
en questionnant les événements du contexte dans lequel elle se déroule. La
vie missionnaire est profondément marquée par des rencontres sur les
questions financiéres et matérielles, preuve que les questions pécuniaires
ne sont pas futiles a coté de 'annonce du message de Dieu.

Toutefois, cela ne signifie pas que ces deux domaines sont
totalement ouverts I'un a I'autre. On reste encore dans une conception
dualiste quand on continue de justifier la sécularisation dans les milieux
industriels et I'augmentation de la pratique religieuse et des vocations a la
vie religieuse et a la prétrise dans les milieux pauvres par la question du
travail et de l'argent. Une conversion reste donc a faire a la fois pour
ceux/celles qui considerent cette question comme point de départ et pour
ceux/celles qui la prennent comme point d’arrivée.

Jean-Claude Angoula

126



Dennis Gira, Le dialogue interreligieux : une perspective chrétienne. Les
questions qui vous brillent les lévres... mais que vous n’avez jamais 0sé
poser, préface de Jean-Marc Aveline, Marseille, Publications
Chemins de dialogue, 2022.

L’ouvrage de D. Gira choisit de réveiller la compréhension et la
pratique du dialogue interreligieux non seulement chez ceux/celles qui le
vivent, mais aussi ceux/celles qui s’y opposent. Les réflexions sont
réparties en dix chapitres et mises en regard avec les personnes en situation
qui hésitent, s'interrogent et veulent connaitre, ce qui permet de considérer
leur apport anthropologique, théologique et spirituel a la question du
dialogue.

Le livre nous apprend sur nous-mémes
et sur nos méthodes d’explication du dialogue N
entre croyants: «les réactions mnégatives,
soupgonneuses et hésitantes par rapport au dialogue
sont peut-étre partiellement notre responsabilité a
nous, les spécialistes chrétiens de I'une ou l'autre
religion, les théologiens, les responsables de I'Eglise, | LE DIALOGUE INTERRELIGIEUX :
les médias, etc.- car nous n'avons peut-étre pas su | UNEPERSPECTIVE CHRETIENNE
valider les questions importantes et légitimes » (19).
Voila pourquoi pour se livrer a une approche Lesc!uestinnsqui'vousPrﬁlgntle; levres...
d’un dialogue différent, D. Gira détruit d’abord | ™« eimrese:
un certain nombre de «mythes», au sens de
représentations mentales déformées de la réalité, *
assumées parfois communautairement. Au e
nombre des préjugés figurent, bien entendu, la
négativité de I'appartenance religieuse de I'autre, mais aussi la prétention
a la supériorité religieuse dont on aurait le monopole. Gira illustre ses
propos par ses expériences de rencontre avec les bouddhistes du Japon et
certaines opinions récoltées dans son parcours d’intervenant dans des
universités, grands séminaires et paroisses: dire aux chrétiens de
dialoguer c’est leur demander de changer leur foi, il n'y a rien de vrai et de
saint dans toutes les religions, il n'y a pas de différence entre les religions,
la conviction sur l'unicité et la centralité du Christ n’autorise plus a
dialoguer avec les croyants des autres religions, convertir les gens vaut
mieux que dialoguer avec eux, les exigences du dialogue ne sont pas a la
portée de tous, etc.

D. Gira entraine son lecteur a se démarquer de ces «prét-a-
penser » qui constituent un dérivatif idéologique. Les réponses qu'il
propose aux questions des personnes qui hésitent a s'engager dans le
dialogue sont a la fois «cohérente avec la foi chrétienne et respectueuse des
traditions » qui font vivre ceux qui souhaitent dialoguer avec les chrétiens.
Un tel apport correspond a la définition minimale du projet
anthropologique puisqu'un respect intégral des différences impose a
chaque communauté religieuse un effort de compréhension réciproque.

La mention des références et auteurs comme le prologue de saint
Jean (Jn 1, 3), Ep 3, 18, Grégoire de Nysse, Ecclesiam suam, Nostra aetate, etc.

Dennis Gira

127



donne l'occasion au lecteur de percevoir I'importance de I'engagement
ecclésial dans le dialogue, de se rappeler les fondements théologiques du
«respect fondamental qui va jusqu’a reconnaitre que l'autre a quelque chose
d’important a me dire — méme sur le mystére qui fait vivre tout étre humain —
quelque chose que j'ai besoin d’entendre et qui est capable de me faire grandir
comme personne et comme croyant/e» (29). La perspective de D. Gira conduit
également a mieux situer cet engagement dans la théologie, a établir les
liens entre des passages bibliques, écrits du magistere et des théologiens
ou des «spécialistes» parfois disjoints et trop restreints, a intégrer vie
quotidienne et vie religieuse. Gira met ainsi en avant deux dimensions :
celle des fondements de la foi et celle d'une spiritualité qui permet de
mieux vivre cette foi a travers les circonstances changeantes de la vie (166).

Le concept de «spiritualité chrétienne du dialogue interreligieux »
fait I'objet d’un long développement dans le livre. Selon D. Gira, c’est «Ia
spiritualité de base de ceux qui, pour une raison ou une autre, décident de
s'intéresser ou de s’engager dans le dialogue » (166). Elle est le moteur qui fait
avancer le croyant. Raison pour laquelle «un chrétien, si son désir de
découvrir 'expérience religieuse des autres est profond et bien fondé, ne se satisfera
ni de présentations superficielles de cette expérience ni de détails théoriques qui le
dépasseraient » (166). La spiritualité du dialogue a donc une valeur pratique.
C’est méme la le test qui permet de l'identifier, de le faire vivre, de devenir
un « étre de dialogue » (188).

Chacun des themes d’analyse de D.Gira peut constituer un
ouvrage a part. Le mérite de I'auteur qui les a mis dans un méme livre est
de montrer aussi la complexité du terrain du dialogue, étant donné les
différences des aires culturelles et missionnaires. Son apport nous semble
pouvoir contribuer a la mission et a la pastorale actuelles des Eglises et
communautés religieuses, en indiquant a quelles conditions elles peuvent
devenir plus attentives a la ressource dialogale. En effet, elles sont parfois
portées a méconnaitre les questions qui briilent les levres de leurs
membres. Elles peuvent rattraper leur retard en faisant place aux
perspectives de Dennis Gira.

Jean-Claude Angoula

Achevé d'imprimer par Corlet — 23020643 Condé-en-Normandie
N° d’'imprimeur : — dépotlégal: 2023 — imprimé en France
Commission Paritaire des Publications de Presse : Certificat n° 1025 G

128



SPIRITUS

est une revue d'expériences et de recherches missionnaires. Elle
se construit a partir des événements de la vie des communautés
humaines et chrétiennes des divers continents. Elle rassemble,
partage et approfondit les questions suscitées par I'annonce
du Royaume de Dieu aujourd’hui.

_é

Revue trimestrielle fondée en 1959 par les spiritains
et gérée en commun par 9 Instituts missionnaires :

« Congrégation du Cceur Immaculé « Société des Missions Africaines
de Marie (Scheutistes) « Société du Verbe Divin
- Congrégation du Saint-Esprit (Spiritains) « Sceurs de Saint-Joseph de Cluny
- Missions Etrangéres de Paris « Sceurs missionnaires du Saint-Esprit
« Missionnaires d’Afrique (Péres Blancs) (Spiritaines)
- Oblats de Marie Immaculée

Spiritus est un instrument de libre recherche
au service de la Mission.
Les positions prises par les différents auteurs
n‘engagent qu’eux-mémes.

' ‘ Rédaction et administration de la revue
12 rue du P. Mazurié - 94550 Chevilly-Larue - France
Tél.: 00336 16 84 1913 /00336 1033 3945/ 00336 74 01 23 89
courriels de la rédaction :
poucouta@hotmail.com / spiritus.redaction@wanadoo.fr

courriel du service abonnements : asso.spiritus@gmail.com
Site : www.revue-spiritus.com

N° de commission paritaire : 1025 G 83668

Directeur de la publication : Paulin Poucouta
Directeur adjoint: Jean-Claude Angoula
Administratrice: Marie-Annick Crochet

Comité de rédaction: Peter Baekelmans, cicm; Bertrand Evelin, omi; Francois Glory, mep;
Landry N'nang Ekomie, Cssp ; Paul Quillet, sma; Sawadogo Adrien, pb ; Agnés Simon-Perret, SMSpS ;
Christian Tauchner, svd.

Conseil de rédaction : Catherine Chevalier ; Pierre Diarra ; Sidnei Marco Dornelas; Ameer Jajé ;
Evelyn Monteiro; Luiz Martinez-Saavedra et les membres du Comité de rédaction.

Périodicité : mars, juin, septembre, décembre.

Cum permissu superiorum / Reproduction interdite sans autorisation.

TARIFS des ABONNEMENTS
Zone 1 : Europe - USA - Canada - Japon - Corée - Hong Kong - Singapour - Taiwan - Thailande -
Australie-RSA . ...cvee e i 45 €
Zone 2:touslesautrespays..................... 35€

Vente au numéro : 13 € le cahier
Vente en ligne: 10 € le cahier

Laffranchissement par avion est compris

Tout moyen de liaison et toute correspondance d'un abonné ou d’un intermédiaire payeur doivent
indiquer impérativement le numéro d'abonné (de 1000 a 4700 pour les abonnés, de 5000 a 5999
pour les intermédiaires). Cf. « référence » sur les factures.

C.C.P.: Revue Spiritus 16.507.10 F Paris
Evitez les chéques bancaires étrangers et faites usage d’un virement international :
IBAN : FR 18 2004 1000 0116 5071 OF02 053.
BIC: PSSTFRPPPAR

Au nom de : Association de la revue Spiritus.




	Sp.250 couverture 1
	Spi250
	Sp.250. Cou 2

